
Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 243 

REA – Impact factor (SJIF) 2025 : 5.341              Date de soumission : 09-10-2025 / Date de publication : 30-12-2025 

 
LES PRÉJUGÉS RACIAUX, PRINCIPALES CAUSES DE LA MARTYRISATION DES NOIRS 
ESCLAVES DES ÎLES FRANÇAISES D’AMÉRIQUE (1685--1791) 
 
RACIAL PREJUDICES, THE MAIN CAUSE OF THE MARTYRDOM OF ENSLAVED BLACK 
PEOPLE IN THE FRENCH ISLANDS OF AMERICA  1685--1791)

 
Yao Séverin KRA 

 
 
RÉSUMÉ 
 

ans les colonies françaises des Caraïbes, les Noirs 
étaient victimes de violences corporelles et 
d'exclusion. Contrairement à la thèse selon 

laquelle les maîtres martyrisaient leurs esclaves dans un 
souci de maintien de l'ordre général et d'accroissement 
optimal de la production agricole, cet article met en 
évidence les préjugés raciaux comme les principaux 
vecteurs de cette situation délétère que vivaient les Noirs, 
qu'ils fussent de statut libre ou esclave, dans les Antilles. 
L'exploitation conjointe des Codes noirs français de 1685 
et de 1724, des récits de voyage, des réflexions de 
penseurs et des précis historiques permet de démontrer 

que les exactions perpétrées contre les Noirs et leurs 
descendants sont le résultat de préjugés anciens faisant du 
Noir un sous-homme, et de la promulgation du Code noir 
de Colbert qui soustrait la qualité d'être humain à l'esclave 
en le déclarant "bien meuble". Ainsi, dans les colonies, la 
race noire, reléguée au bas de l'échelle sociale, était 
violentée et exclue des fonctions et des milieux publics. 

 
Mots-clés : Préjugés de race , violence, exclusion,  
maîtres , esclaves  

 
  

 
ABSTRACT  
 

n the French Caribbean colonies, Black people were 
victims of physical violence and exclusion. Contrary to 
the thesis that masters tortured their slaves in an 

effort to maintain general order and optimally increase 
agricultural production, this article presents racial 
prejudice as the main vectors of this deleterious situation 
experienced by Black people, whether free or enslaved, 
in the Antilles. The combined exploitation of the French 
Black Codes of 1685 and 1724, travel accounts, the 
reflections of thinkers, and historical compendiums 

demonstrates that the abuses perpetrated against Black 
people and their descendants were the result of long-
standing prejudices regarding Black people as 
subhuman, and the promulgation of Colbert's Black 
Code, which removed the status of human being from 
slaves by declaring them "chattel." Thus, in the colonies, 
the Black race, ranked at the bottom of the social 
classification, was abused and excluded from public 
functions and spheres. 
 

D 

I 

Revue	des	Sciences	Sociales	
 

Numéro 4 | 2025 
 

Numéro Varia | décembre 2025 
 
 

 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 244 

 
Keywords : Racial prejudice,  violence, exclusion, 
mastersslaves 

 
 

 
 
INTRODUCTION 
 

ans les sociétés esclavagistes, la 
cohabitation entre maîtres et esclaves 
est généralement marquée par un fossé 

entre le dominant et le dominé. Cette réalité 
était de mise dans les Antilles françaises entre le 
XVIIe et le XVIIIe siècle, où les Africains étaient 
soumis à un régime esclavagiste rude (Morenas 
1978 : 60). Dans cette société coloniale, la 
violence et l'exclusion étaient les principaux 
éléments caractéristiques des relations entre les 
colons blancs et les Noirs esclaves, victimes de 
toutes sortes de brimades et de rejet.  
Comme causes de cette cohabitation 
conflictuelle entre maîtres et esclaves, certains 
auteurs évoquent deux raisons : la cupidité des 
maîtres qui s'adonnaient à une exploitation 
abusive des esclaves afin d'accroître de façon 
exponentielle la production sucrière, et la 
volonté de prévenir les éventuelles révoltes 
d'esclaves qui pourraient porter atteinte à leur 
intégrité physique ou mettre à mal le 
fonctionnement du régime colonial (Yalé 2008 : 
8-10). La violence est donc interprétée comme 
une stratégie de sécurité et de production 
agricole optimale. Bien que cette assertion 
mérite attention, elle ne fait pas autorité face à 
la motivation raciale de ces violences et 
exclusions qui prévalaient dans les Antilles. En 
effet, dans cette société esclavagiste, selon les 
récits de nombreux voyageurs des XVIIe et XVIIIe 
siècles, dans les Antilles, c'est la couleur de la 
peau qui, dans toutes les nuances du blanc au 
noir, tenait lieu de distinctions de rang, de 
mérite, de naissance, d'honneurs et même de 
fortune (Wimpffen 1993 : 181). Contrairement 
donc aux sociétés akan où seule la limpidité 
statutaire des géniteurs donnait droit à certains 
privilèges politiques et autres honneurs aux 

 
1 La limpidité dans la naissance fait référence au statut des deux 
géniteurs. Selon que l’on nait de deux esclaves, on est privé de 
certains privilèges car on hérite du statut des deux parents. Selon 
qu’un individu nait ti-klè bowouho (animal à la tête de crapaud 
et au postérieur de serpent pour désigner les enfants issus d’une 
mésalliance libre et esclave), on n’a pas droit à l’exercice de 
certains postes politiques et enfin, selon qu’on nait klo n’glo 

descendants dans la société1, dans les Antilles, 
c’est plutôt la couleur de la peau qui tenait la clé 
de la considération, du respect ou du mépris.        
Or, dans la classification raciale des Caraïbes 
coloniales, les Noirs esclaves et leurs 
descendants étaient rangés au bas de l'échelle 
(Wimpffen 1993 : 182).  
Le problème qui se pose est donc de savoir 
comment la théorie de l'inégalité des races a-t-
elle légitimé le mauvais traitement et la 
marginalisation des esclaves entre 1685 et 17912 
? L'objectif visé dans cette étude est de 
démontrer que le sentiment de supériorité de la 
race blanche sur la race noire a rendu 
catastrophique le traitement des esclaves et de 
leurs descendants dans les Antilles. Cet objectif 
n'a pu être atteint qu'avec l'exploitation du Code 
noir, des récits des voyageurs européens, des 
précis historiques et des documents de seconde 
main. Les récits de voyage, les précis historiques 
et le code noir de 1685 ont été les plus utilisés 
dans cette étude. Nous avons en réalité eu 
recours à deux catégories de récits de voyage. 
Ceux émanant des voyageurs antiesclavagistes 
qui dénoncent le plus souvent le régime colonial, 
et les partisans de l’esclavage qui présentent 
cette institution comme une pratique qui vient 
sortir les Noirs esclaves de la barbarie et « autres 
sauvageries » comme le cannibalisme et les 
sacrifices humains. A côté de ces deux catégories 
de voyageurs, se trouvent des religieux ayant le 
plus souvent des positions mitigées sur la 
question de la traite et de l’esclavage, étant 
donné qu’eux-mêmes sont propriétaires 
d’esclaves dans les Antilles. Un usage objectif de 
ces récits de partisans ou de détracteurs de 
l’esclavage mérite une dextérité intellectuelle 
pour éviter les biais dans l’interprétation. Nous 

(limpide, allusion aux progénitures des libres et surtout riches) 
on a droit à tous les honneurs et droits politiques. 
2 1685 correspond à la date de la promulgation du Code noir, 
outil juridique pour régir l’esclavage colonial. Quant à 1791, elle 
marque la révolte des esclaves de Saint-Domingue qui a conduit 
à la première abolition de l’esclavage colonial. 
 

D 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 245 

avons donc analysé l’authenticité de ces 
différents documents en vue de s’assurer qu’ils 
n’ont pas été modifiée ou falsifiés. Ensuite, nous 
avons passé leur contenu à la critique pour 
déterminer leur signification, leur fiabilité et leur 
portée. Les différentes prises de positions 
radicales ou modérées nous ont amené à 
rechercher les circonstances dans lesquelles ces 
sources ont été produites. Ce procédé a été 
efficace pour les précis historiques. Quant au 
Code Noir, nous avons procédé à l’analyse des 
différents articles en tenant compte des faits qui 
entrainent ses modifications en faveur ou en 
défaveurs des esclaves ou des propriétaires. 
Après ces étapes susmentionnées, nous avons 
procédé au recoupement des informations 
tirées de ces différentes sources pour rétablir la 
vérité historique.  
L’exploitation de ces différentes sources nous a 
permis de bâtir l'étude autour de trois axes 
essentiels : le premier présente les stéréotypes 
anciens faisant de l'Africain un barbare, et le 
Code noir, comme les vecteurs du sort funeste 
des esclaves dans les Antilles ; le second montre 
comment, à partir d'une stratification sociale 
basée sur des principes d'inégalité raciale, les 
Noirs des Antilles étaient exclus de certaines 
fonctions et milieux publics ; enfin, le troisième 
axe met en exergue les sanctions et autres 
exactions perpétrées sur les esclaves et Noirs 
libres sur fond de préjugés raciaux. 
 
1. DES STÉRÉOTYPES A LA LÉGITIMATION DE LA 
VIOLENCE ET DE LA MARGINALISATION DES 
NOIRS PAR LE CODE NOIR 
 
Les violences perpétrées sur les esclaves dans les 
Amériques coloniales sont le résultat de préjugés 
européens présentant l'Africain comme un être 
inférieur. 
 
1.1. Les préjugés raciaux anciens, vecteurs du 
sort funeste des Africains dans les îles 

 
es préjugés raciaux anciens ont impacté 
négativement sur le long terme, les 
relations entre colons français et esclaves 

dans les caraïbes. En réalité, dans les sociétés 
 

3 Il faut noter que ces razzias ravitaillaient aussi les circuits 
internes de la traite négrière transatlantique.  
4 Les engagés étaient des Européens, souvent des jeunes 
hommes pauvres sans ressources, qui signaient un contrat 

guerrières et esclavagistes, la réduction d’un 
peuple faible à l’esclavage était d'abord le fait 
d'une prédisposition d'un esprit collectif acquis 
par un système de représentation dont rendait 
compte le discours. Ainsi, les Moose, avant les 
grandes razzias du XVIIe siècle contre les Gurunsi 
qu’ils réduisent plus tard en captivité, 
qualifiaient les populations occupant la région 
habitée par ceux-ci de sauvages et barbares3 
(Bazémo 2021 :10). Comme le soutient Claude 
Meillassoux (1986 :74), toute pratique de 
l’esclavage était d’abord soutenue par un 
discours nourrit de préjugés sur l’autre. Il s’agit, 
d’un discours tenu par des images ayant pour 
fonction d’établir une échelle des cultures au bas 
de laquelle étaient campés les autres.  
Cette réalité fut la même pour les Noirs Africains 
déportés dans les Antilles. En effet, de l'Antiquité 
jusqu'au XIXe siècle, les Africains ont été 
étiquetés comme des sauvages et des barbares, 
dotés de caractéristiques physiques, morales et 
intellectuelles opposées à celles des autres êtres 
humains. Des historiens et géographes de 
l'Antiquité convoquaient régulièrement, comme 
référents, les animaux sauvages pour décrire les 
traits physique, moral et intellectuel de l'Africain. 
On pouvait lire chez Gaius Julius Solinus, un 
géographe romain du IIIe siècle après Jésus-
Christ, qui s'est beaucoup inspiré des écrits de 
Pline, qui affirmait que certains peuples voisins 
des Berbères, notamment les cynamolgies, 
situés au nord de l'Afrique, ressemblaient à des 
chiens dévoreurs dépourvus de langue avec des 
museaux protubérants (Cohen 1981 : 22).  
Ces représentations dégradantes du Noir, avec 
en toile de fond l'animal sauvage, se déportent 
dans les colonies d'Amérique, où visiteurs et 
cohabitants crachaient sur la physionomie de 
l'Africain. On peut lire chez un engagé blanc4 du 
XVIIe siècle, cité par Gautier (1985 : 152-153), 
que les Africains sont « épouvantablement 
difformes, car, premièrement, leurs yeux sont 
étincelants comme des charbons allumés, (...) 
Leur nez camard écrasé pend sur de grosses 
lèvres ». Certains penseurs du XVIIIe siècle, 
comme Voltaire, dans un essai métaphorique de 
classification des animaux en fonction de leur 
capacité intellectuelle, concluent que 

d’engagement pour travailler dans les colonies françaises 
d’Amérique, notamment dans les plantations ou les exploitations 
agricoles.  

L 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 246 

« l'éléphant, le singe et le chien » sont bien plus 
intelligents qu'un nègre dès leur naissance. Le 
Noir s'impose en intelligence à ces animaux six 
mois après la naissance seulement (Voltaire 
1961 : 159). Cette classification, qui est en réalité 
la pensée collective européenne que tente de 
dépeindre Voltaire, qui lui-même sombre dans 
cette pathologie raciste faisant du Noir un 
inférieur, est trahie par les propos suivants :         
« Je vois des hommes (Blancs) qui me paraissent 
supérieurs à ces nègres, comme ces nègres le 
sont aux singes, et comme les singes le sont aux 
huîtres et aux autres espèces » (Voltaire 1961 : 
159). La race blanche est clairement placée, dans 
l'esprit des Européens, au-dessus de la race des 
Africains. 
Les questions portant sur les violences liées à la 
couleur de peau dans les Amériques coloniales 
font couler beaucoup d’encre et restent aussi 
sensibles que les sujets évoquant la 
responsabilité des Africains ou des Européens 
dans le commerce des esclaves. L’eurocentrisme 
et l’afrocentrisme semblent influencer les 
historiens selon qu’ils sont Africains ou 
Européens. Ce qui biaise le plus souvent la clarté 
de l’interprétation des faits passés. L’ancienneté 
de la pratique de l’esclavage en Afrique ne 
saurait gommer la responsabilité des Européens 
dans l’instauration du grand commerce de la 
marchandise humaine qui eut lieu sur les côtes 
africaines5. L’implication des Africains dans la 
traite ne peut être niée, mais cette implication 
ne peut non plus justifier les violences 
perpétrées sur les esclaves dans les colonies 
d’Amérique, tout comme la course à la 
production agricole ou le souci de contenir les 
esclaves face aux éventuels soulèvements ne 
sauraient justifier de façon indépendante la 
violence perpétrée sur les Noirs esclaves. Ces 
motivations dites sécuritaires et économiques 
ont un générateur commun, la haine raciale. En 
1790, lors de son séjour à Saint-Domingue, le 
Baron de Wimpffen (1993 : 112) affirma que les 
Africains sont des paresseux qu’il faut 
absolument battre pour les mettre au travail : 
« Je rentre pour voir une troupe de nègres et de 
négresse contre le mur ou accroupis sur les 

 
5 Dans la plupart des sociétés africaines, l’homme ne se vendait 
pas à grande échelle comme l’on a vu avec la traite négrière. Les 
individus vendus sporadiquement avant la traite négrière étaient 
des personnes de mauvais aloi, des récalcitrants, des bandits ou 
meurtriers. Les guerres entre Etats, du moins les attaques des 

talons, attendre en baillant que la main du 
maître sonne l’heure du travail à grand coup 
d’arceau sur leurs fesses ou sur leurs épaules : 
car vous n’imaginez pas, il m’a fallu six mois pour 
m’en convaincre qu’il y a des nègres qu’il faut 
absolument battre pour les mettre en 
mouvement ». 
Comme susmentionné, toute pratique de 
l'esclavage ou de domination était d'abord 
soutenue par une théorie de supériorité de 
l'agresseur et des discours nourris de préjugés 
sur la cible. L’image du Noir paresseux n’a donc 
pas changé. Ce voyageur a-t-il tenu compte des 
conditions et de l’état d’esprit des esclaves qui 
travaillaient. N’étaient-ils pas sous le poids de la 
fatigue ou de la faim ? Ne boycottaient-ils pas un 
travail épuisant sans fin ? Le jugement sur la base 
des préjugés anciens était pesant dans les 
Antilles.  En plus, des esclavagistes sur la base des 
préjugés anciens faisant des Africains des 
cannibales, cautionnaient non seulement 
l’esclavage, mais minimisaient les violences dont 
souffraient les esclaves. On pouvait lire ceci :         
« Les Africains ne se faisaient la guerre entre eux 
que pour se procurer des prisonniers qu’ils 
mangent où qu’ils vendent ; transporter ces 
captifs en Amérique, c’est les arracher 
véritablement à la mort ». Présenter l’esclavage 
colonial comme un état de paix et de 
préservation de vie pour les Noirs, c’est nier le 
caractère inhumain de cette institution en 
Europe. Cette thèse du Noir cannibale se 
déporta dans les Antilles. Dans le premier quart 
du XVIIIe siècle, Moreau (1984 : 53), un 
administrateur de Saint-Domingue signala la 
présence de cannibales africains au sein des 
esclaves sur la base de leurs dentitions.                  
« On amène à Saint-Domingue, de ces bouchers 
de chair humaine, (car chez eux il y a des 
boucheries où l’on débite des esclaves comme 
des veaux), et ils y sont, comme en Afrique, 
l’horreur des autres Nègres. On reconnaît ces 
cannibales dans les îles à leurs incisives, toutes 
sciées en autant de canines aigues et 
déchirantes. » 
Sur la base de simples préjugés liés à la dentition, 
des esclaves étaient présentés comme 

Etats esclavagistes contre les voisins avaient pour but de fournir 
des captifs aux négriers européens sur les côtes. 
 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 247 

cannibales et subissaient des violences 
corporelles ou étaient mis à mort en cas de 
suspicion de pratiques occultes ou de sorcellerie. 
Le procès de l'Africain au fil des siècles a donc 
jeté les bases d’un rapport d’inégalité raciale 
entre Blancs et Noirs, ces préjugés faisant de 
l’Homme blanc supérieur à l’Africain.                     
Cette représentation stéréotypée se déporta 
dans les colonies d'Amérique. Les maîtres blancs 
traitaient les esclaves noirs en ayant à l’esprits 
d’être en face des êtres inférieurs dans l’ordre de 
la création. Ce sentiment se manifestait par la 
violence et la marginalisation des esclaves et 
leurs descendants.  
À partir de 1685, la situation des Noirs esclaves 
s'aggrava avec la dotation du régime colonial 
d'un instrument juridique rigide, coercitif et 
stigmatisant, le Code noir. Ce recueil de lois 
renforce en effet les germes de la démarcation 
raciale entre Blancs propriétaires et Noirs 
esclaves dans les colonies. 
 
1.2. Le Code Noir et le déni d'humanité de 
l'esclave africain  
 

e Code Noir, promulgué par Louis XIV en 
mars 1685, était une ordonnance royale qui 
codifiait l'esclavage dans les colonies 

françaises d'Amérique. Légalement, ce code 
faisait de l'esclave un bien meuble et le 
considérait comme un objet, au même titre que 
les animaux domestiques (article 44). Il 
réglementait également les relations entre 
maîtres et esclaves, en définissant les châtiments 
et les peines pour les esclaves fautifs. L'application 
de cette ordonnance dans les Antilles par les 
maîtres a mis en évidence le sentiment de 
supériorité du Blanc vis-à-vis du Noir. 
L'esclave ne dépendait que de son maître, dont il 
était la propriété. En tant que propriétaire, le 
maître pouvait exercer sur lui le droit d'usage, 
d'abus, c'est-à-dire le vendre, le donner en 
présent ou le mettre à mort.  Ainsi, outre le droit 
absolu sur le travail de l'esclave, s'ajoutait un droit 
sur sa vie. Ce statut, prescrit dans le Code Noir de 
1685, est reconduit dans celui de 1724, à son 
article 40, qui servait de règlement pour le 

 
6 Cet article est renforcé par un autre qui stipule qu’en aucune 
manière les colons ne seraient privés de la faculté de décider du 
sort de leurs esclaves, ainsi « qu’il se pratique pour les sommes 
d’argent et biens meubles » (Art. 41 Code 1724).  
7 Article 28 de 1685. 

gouvernement et l'administration de la justice, la 
police, la discipline et le commerce des esclaves 
dans la province et colonie de Louisiane, mais 
applicable à toutes les colonies françaises.  
Dans les sociétés africaines également, l’esclave 
était considéré comme un bien meuble.                        
A ce titre, le maître pouvait faire don de cette 
propriété, il pouvait également le sanctionner en 
cas de fautes graves commises.                                      
Mais, contrairement à ce qui se passait dans les 
Caraïbes, le maître ne pouvait se permettre de 
mutiler son esclave, ni le mettre à mort.                        
On ne mutile pas son esclave. On ne le tue pas non 
plus pour une faute quelconque commise.                             
Les exécutions d’esclaves dans le cadre de 
l’esclavage coutumiers, sont d’ordre spirituel.         
Les immolations d’esclaves s’adossent le plus 
souvent à des croyances collectives. Dans la 
société baoulé précoloniale par exemple, seuls les 
esclaves invalides, les vieillards et les récalcitrants 
étaient soumis à cette épreuve. On les sacrifiait 
pour qu’ils poursuivent le service au maître dans 
l’au-delà. Les esclaves de bon aloi prédestinés à 
être immolés étaient remplacés par un esclave de 
mauvais aloi ou le bœuf qui avait la même valeur 
cultuelle que l’esclave (Kra 2016 :161).   
Dans les îles françaises d’Amérique, l'article 12 de 
1685 exige que les enfants nés d'une femme 
esclave soient systématiquement des biens 
meubles, dans la mesure où ils héritent 
directement du statut de leur mère. Il est ainsi 
libellé : « Les enfants qui naîtront des mariages 
entre esclaves seront esclaves et appartiendront 
aux maîtres des femmes esclaves et non à ceux de 
leurs maris, si le mari et la femme ont des maîtres 
différents » 6. Ils appartiennent donc au 
propriétaire de leur mère, comme les animaux 
domestiques le sont naturellement.                                  
De toute évidence, l'esclave noir était dépossédé 
de l'essentiel de ses qualités d'humanité.                          
Il ne pouvait rien posséder qui ne soit à son 
maître, même tout ce qui lui venait par libéralité 
d'autres personnes, ou autrement, à quelque titre 
que ce soit7. De ce fait, aucun enfant ou parent ne 
pouvait prétendre, par héritage ou succession, 
posséder les biens d'un Nègre défunt8. Pour 
Léonce Lebrun, ces dispositions ne font pas des 

8 Biens d’autres articles montrent l’absence de droits chez 
l’esclave noir. Il lui était par exemple interdit de vendre au 
marché sans la permission de son maître (Art. 18 et 19 du Code 
1685, et 15 du Code de 1724). 

L 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 248 

esclaves des choses dénuées de personnalité 
juridique, puisqu'ils peuvent témoigner, posséder 
un pécule, se marier et se plaindre. Cependant, 
ajoute-t-il, « cette personnalité est celle d'une 
personne mineure, plus restreinte que celle des 
enfants de famille et des domestiques » 9. Il n'en 
est pas grand-chose, vu que les animaux ont 
naturellement des droits, mais ces droits ne leur 
confèrent pas la qualité d'être humain. La petite 
portion de droit reconnue aux esclaves ne gomme 
nullement leur statut d'objet ou d'animal qui leur 
a été collé par le Code noir. L'attitude des maîtres 
vis-à-vis de leurs esclaves était plus fonction de 
leur statut juridique, c'est-à-dire de biens errants, 
que de leur personnalité juridique.  
De telles dispositions ont naturellement impacté 
l'organisation de la société antillaise, fondée sur le 
principe de l'inégalité raciale entre Blancs et Noirs. 

 
2. La couleur de peau comme critère 
d'affirmation sociale ou d'exclusion dans les 
Antilles 
 
Le racisme est une théorie fondée sur l'idée de 
supériorité de certaines races sur d'autres. Dans 
les Antilles, les propriétaires exprimaient ce 
sentiment par l'exclusion des Noirs sur la base de 
la couleur de peau. Cette réalité se perçoit à 
travers la classification de la société coloniale elle-
même, la défense faite aux propriétaires de 
contracter mariage avec leurs esclaves et le non-
respect des droits des esclaves affranchis. 
 
2.1. Classification de la société antillaise : le Noir 
au bas de l'échelle 
 

elon le Baron de Wimpffen, l'espèce 
humaine se subdivise en deux classes 
(Wimpffen 1993 : 181). La première est 

celle qui comporte le plus grand nombre 
d'individus, le peuple, caractérisé par la simplicité, 

la crédulité, la grossièreté et les vices qui 
découlent de son état social. La seconde, moins 
nombreuse, est celle de l'homme qui se distingue 
du peuple par la naissance, l'éducation, la fortune, 
les emplois, le savoir ou le degré d'esprit qui 
équivaut à ses avantages, rendant celui qui les 
possède tour à tour agréable, utile, nécessaire ou 
redoutable aux autres. Cependant, cette 
classification du Baron n'avait pas de sens dans les 
colonies françaises d'Amérique, selon les 
témoignages de ce voyageur suisse.  
Dans les Antilles, c'est la couleur de la peau qui, 
dans toutes les nuances du blanc au noir, tenait 
lieu de distinctions sociales de tout genre. Ainsi, la 
société coloniale était divisée en trois classes :  
Au sommet se trouvait la communauté blanche. 
Elle comprenait le gouverneur, l'intendant, tous 
les agents quelconques du gouverneur, le clergé, 
tous les propriétaires résidants, les économes, les 
procureurs10, les gérants de ceux qui ne sont pas 
sur place, les négociants, les soldats, les 
pacotilleurs, les ouvriers, enfin toute la race des 
industrieux appelée « petits blancs » (Wimpffen, 
1993 : 89-90). Ici, la remarque est que tout Blanc 
des colonies, quel que soit son rang social ou son 
état mental, faisait partie de la première classe.  
La deuxième classe est celle que l'on nomme 
« gens de couleur » (voir tableau I). 
 Ils sont propriétaires fonciers ou vivant 
d'industrie et libres, ainsi que les domestiques 
libres et esclaves, hommes et femmes, car la loi 
défend à tout Blanc de déroger à la dignité de sa 
couleur en se faisant servir par un Blanc 
(Wimpffen 1993 :89). À l'origine, tout mulâtre 
était libre à l'âge de vingt-cinq ans par la volonté 
unanime des colons. Cependant, la vente de son 
propre sang étant interdite dans les colonies, le 
roi, par une déclaration donnée en 1674, rendit 
esclaves tous les enfants nés d'une esclave, de 
sorte à éviter les mésalliances. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
9 Léonce Lebrun, Le Code noir, www.google. C.I. consulté le 19 
juillet 2013 à 9 h 49 mn. 

10 Le procureur est le fondé de pouvoir d’un propriétaire absent. 
Il s’agit en général des propriétaires vivant en métropole. Le 
procureur ne vit pas forcément sur l’habitation.  

S 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 249 

Tabl. I : Les composantes de la classe des gens de couleur 
 

DÉNOMINATION  TYPE DE BRASSAGE 

Mulâtre L’union Blanc et Noire  

Grif L’union Mulâtre et Noire 
Quarteron L’union Blanc et Mulâtre 

Tierceron L’union Blanc et Quarteronne  
Métis L’union Blanc et Tierceronne  

Mamelouc L’union Blanc et Métis 
Source : Tableau élaboré à partir du récit du Baron de Wimpffen p. 89 

 
La dernière classe est celle des Noirs. Il s'agit des 
Noirs libres, qui sont en petit nombre, et des 
Noirs esclaves qui sont en grand nombre, 
"destinés" aux travaux lourds. Lorsqu'on 
examine cette classification, la remarque la plus 
frappante est que le niveau de fortune du Noir, 
élevé soit-il, ne lui permettait pas d'être l'égal ou 
le supérieur du dernier des Blancs, en raison de 
la noirceur de sa peau. La seconde observation 
est que les individus à la peau noire ou portant la 
moindre goutte de sang noir étaient écartés des 
charges publiques. En effet, dans les colonies 
françaises, il était interdit aux Nègres et à leurs 
descendants de sang-mêlé de prendre part aux 
charges publiques. Cette loi fut formulée pour la 
première fois en 1733 dans un ordre du roi à 
l'adresse des îles du vent, que Antoine Gisler 
(1965 : 92) prend soin de citer : « L'ordre du roi, 
monsieur, est que tout habitant de sang-mêlé ne 
puisse exercer aucune charge dans la judicature 
ni dans les milices. ». Comme le dit Sir Alan Burns 
(1949 : 14), « le préjugé de race est une haine 
irraisonnée d'une race pour une autre, le mépris 
des peuples forts et riches pour ceux qu'ils 
considèrent comme inférieurs à eux-mêmes, 
puis l'amer ressentiment de ceux contraints à la 
sujétion, et auxquels il est souvent fait injure. » 
En réalité, cette exclusion ne trouve pas sa 
justification dans un défaut de qualification 
professionnelle ou de compétence chez les gens 
de couleur11. D'ailleurs, le père Labat (1979 : 53), 
durant son séjour dans les îles françaises 
d'Amérique, a témoigné de la vigueur, de la 
force, du courage, de la dextérité d'esprit et de 
l'adresse des mulâtres. Ces derniers et leurs 
ascendants noirs étaient donc simplement 

 
11 Le père Labat, durant son séjour dans les iles françaises de 
l’Amérique a insisté sur la vigueur, la force, le courage, la 
dextérité de l’esprit et l’adresse des mulâtres.  

victimes du préjugé de race. Si la loi de 1733 
paraît moins explicite, l'arrêt du conseil 
supérieur de la Martinique, pris le 9 mai 1765, 
qui défendait aux notaires, greffiers, huissiers et 
procureurs d'employer des hommes de couleur 
dans leurs études, exprime clairement le 
sentiment de supériorité des Blancs sur les Noirs 
: « Vu que les fonctions de cette espèce ne 
peuvent être confiées qu'à des personnes dont 
la probité soit reconnue, ce qu'on ne peut 
présumer se rencontrer dans une naissance 
aussi vile que celle des mulâtres » (Gisler, 1965 : 
92). Cet arrêt ne réclame, en réalité, aucune 
qualification aux mulâtres. Ils sont rejetés 
simplement parce qu'ils portent le sang africain. 
Dans les sociétés africaines notamment akan, 
seule la gestion du pouvoir politique était 
défendue aux esclaves et étrangers libres. 
D’ailleurs l’esclave était écarté de ces fonctions 
parce qu’il était considéré comme un étranger. 
Dans les Antilles, c'est plutôt la couleur de la 
peau noire, jugée comme une marque 
d'infériorité, qui excluait les Noirs de certaines 
fonctions. 

 
2.2. La lutte contre la mésalliance comme 
moyen de préservation du sang blanc 

 
e Code noir de 1685 ne contient pas 
d'article spécifique interdisant clairement 
les unions entre maîtres blancs et femmes 

esclaves. Cependant, l'article 9 stipule que : « Les 
hommes libres qui auront eu un ou plusieurs 
enfants de leur concubinage avec des esclaves, 
ensemble les maîtres qui les auront soufferts, 
seront chacun condamnés en une amende de 

L 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 250 

2000 livres de sucre, et, s'ils sont les maîtres de 
l'esclave de laquelle ils auront eu lesdits enfants, 
voulons, outre l'amende, qu'ils soient privés de 
l'esclave et des enfants et qu'elle et eux soient 
adjugés à l'hôpital, sans jamais pouvoir être 
affranchis ».  
Cet article ne prohibe pas explicitement les 
relations entre maîtres et esclaves, mais prévoit 
des sanctions contre les maîtres qui tolèrent ou 
entretiennent de telles relations, ainsi que les 
enfants qui naissent de ces unions, qui sont 
considérés comme des esclaves à vie. La 
métropole ne bannit donc pas courageusement 
les relations sexuelles entre Blancs et Noires à 
cette période, mais instaure au contraire une 
situation ambiguë autour de l'attitude des 
Européens des Antilles qui, tout en stigmatisant 
la race des esclaves, ne s'abstiennent cependant 
pas des rapports sexuels avec les femmes noires. 
En réalité, le Code noir de 1685 ne condamne 
pas l'acte sexuel entre maîtres et esclaves, du 
moins ne condamne pas les Blancs qui 
entretiennent des rapports sexuels avec les 
Noires, mais condamne ceux qui, par ces 
relations, souillent le sang blanc avec une 
progéniture de sang-mêlé. En d’autres termes, 
ce code tolère l’abus sexuel, du moins permet 
l’assouvissement de la libido des maîtres, mais 
s’oppose à la « prolifération » des sang-mêlé. La 
mésalliance étant défendue.  
William B. Cohen (1981 : 84) présente le 
déséquilibre numérique entre hommes blancs et 
femmes blanches comme la véritable cause des 
relations sexuelles entre Blancs et femmes 
noires. Pour lui, c'est le déficit de femmes 
blanches dans les îles qui poussait les Blancs vers 
les femmes noires, banalisant l'idée d'un amour 
véritable entre Blancs et Négresses. En réalité, 
les colons étaient amoureux des Négresses du 
fait de leur charme et les aimaient comme toute 
autre femme (Labat, 1979 : 157). Les femmes 
noires étaient aimées de leurs maîtres et 
n'étaient pas seulement l'objet de satisfactions 
sexuelles, car parmi les femmes européennes 
qui débarquaient dans les îles, plusieurs y étaient 
pour le commerce du sexe. En 1788, on 
dénombrait 1500 prostituées à Saint-Domingue. 
Cependant, les unions interraciales consacrées 
oscillaient entre 8 et 20 % sans tenir compte des 

 
12 Dans le Code de 1685, le maître qui tolère ou s’adonne lui-
même au concubinage paie une amende de 2000 livres de sucre. 

concubinages (Wimpffen, 1993 : 12).                             
La métropole considérait les relations sexuelles 
maîtres-esclaves comme le fait de quelques 
vulgaires propriétaires qu'il faut bannir de la 
société. Or, l'amour naît là où deux êtres de sexes 
opposés vivent. La femme est avant tout l'autre, 
anatomiquement par son sexe, et la 
complémentarité naturelle homme/femme se 
réalise par accouplement avec n'importe quelle 
femme (Danon 1977 : 16). 
C'est cette réalité que la métropole combattait 
désespérément à travers plusieurs mesures 
disciplinaires ou juridiques dans les îles 
françaises. En effet, face au nombre croissant 
des relations interraciales, la métropole se 
montre sévère envers les maîtres. Dans le Code 
noir de 1724 (Art. 6), on retrouve trois ajouts 
importants, deux aggravations profondes et une 
modification de taille par rapport à celui de 1685 
concernant la question des unions interraciales. 
Au niveau des ajouts, la métropole n'accorde 
plus la possibilité de mariage entre Blancs et 
Noirs en défendant aux blancs de l'un et de 
l'autre sexe, de contracter mariage avec les Noirs 
à peine de punition et d'amende arbitraire. 
Concernant les aggravations, les amendes sont 
plus lourdes et les peines plus dures en cas de 
transgression12.  
Pour ce qui est de la modification, dans la 
première phrase du Code noir de 1685 (Art. 9), 
c’est l’homme libre sans distinction de couleur 
qui peut, dans les circonstances spécifiées, 
obtenir l’affranchissement de sa concubine 
esclave, l’affranchissement et la liberté des 
enfants nés ou à naître. Mais le Code Noir de 
1724 qui ne contemple plus les possibilités de 
liaison interraciale, cet avantage n’est accessible 
qu’à l’homme noir affranchi ou libre. 
Les raisons véritables de ces dispositions 
juridiques sont liées à la crainte de la métropole 
de voir une propagation des sang-mêlés, 
produits de l’union considérée impie. Dans la 
pensée métropolitaine, une telle union 
déboucherait sur une égalité insoutenable de 
race. Cette même théorie de la supériorité de la 
race blanche amène les colons à mépriser le 
droit des esclaves affranchis.  

 

Dans celui de 1724, cette amende est désormais exprimée en 
espèce à hauteur de 300 livres. 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 251 

2.3. Le mépris des droits des esclaves affranchis 
sur la base de clichés raciaux 
 

ans les colonies, les privilèges accordés 
aux Nègres devenus libres étaient violés 
par les colons. En effet, l'article 59 du 

Code Noir de 1685 octroyait aux affranchis les 
mêmes droits, privilèges et immunités dont 
jouissaient les personnes nées libres. Mais ces 
affranchis étaient perçus par les colons comme 
des vaniteux qui adopteraient une conduite 
tendant à s'assimiler aux Blancs. Ainsi, des 
dispositions contraires au Code Noir sont prises 
à leur encontre pour faire blocage à l'exercice de 
ces droits. 
Le 7 avril 1718, soit quarante-trois ans après 
l'élaboration de l'article 59, un arrêt du Cap 
interdit aux Noirs libres de circuler dans les 
promenades publiques et de s'asseoir dans les 
auberges fréquentées par les Blancs (Gisler 1965 
: 97). Ce genre de résolution allait prendre de 
l'ampleur au fil des ans dans les colonies. Le 5 
juillet 1774, un autre arrêt du conseil de la 
Guadeloupe défend aux Noirs de prendre dans 
les actes publics les qualificatifs de Sieur et Dame 
(Gisler 1965: 95). Le constat est que si certaines 
prescriptions du Code noir semblent reconnaître 
des droits aux Noirs libres, les autorités 
coloniales n'entendent pas s'inscrire dans cette 
logique. En fait, les colons ayant coutume de 
stigmatiser les esclaves ont de l'amertume à les 
accepter comme des égaux après leur 
affranchissement, d'où la privation des privilèges 
accordés à leur nouveau statut. Ainsi, le Noir 
esclave ne jouissait pas pleinement de la 
personnalité juridique, et ce, quel que soit le 
changement de son statut dans les îles françaises 
de l'Amérique. De même, les conditions de vie et 
de travail des esclaves traduisent également la 
perception de l'Africain comme un sous-homme. 
 
3. DES TRAITEMENTS INHUMAINS DES 
ESCLAVES SUR FOND DE HAINE RACIALE 

 
Les traitements inhumains sont observés dans 
les conditions de travail des esclaves de champ 
et les différentes formes de sanction réservées 
aux esclaves fautifs. 

 
 
 

3.1. Des conditions exécrables de travail des 
esclaves de champ 

 
es conditions de travail de cette catégorie 
d'esclaves révèlent l'image que les maîtres 
avaient de leurs esclaves. L'esclave de 

champ souffrait d'un travail excessif. Dans la 
journée, il avait seulement deux heures de pause 
à midi qu'il consacrait à l'entretien de son jardin 
personnel. Le travail reprenait à quatorze heures 
et pouvait se poursuivre jusqu'à onze heures du 
soir (James, 1983 : 8). Ce travail sans répit 
s'accompagnait de sévices corporels. Justin 
Girod de Chantrans (1980 : 137) a dépeint ce 
tableau triste lors de sa visite à Saint-Domingue : 
« Ils étaient au nombre de cent hommes ou 
femmes de différents âges, tous préoccupés à 
creuser des fosses dans une pièce de cannes, et 
la plupart nus ou couverts de haillons. Le soleil 
dardait à plomb sur leurs têtes : la sueur coulait 
de toutes les parties de leurs corps ; leurs 
membres appesantis par la chaleur, fatigués du 
poids de leur pioche et par la résistance d'une 
terre grasse (...). L’œil impitoyable du gérant 
observait l’atelier et plusieurs commandeurs 
armés de longs fouets, dispersés parmi les 
travailleurs, frappaient rudement de temps à 
autre, ceux mêmes qui, par lassitude, semblaient 
forcer de se ralentir, nègres ou négresses, jeunes 
ou vieux tous indistinctement ».  
Ce tableau laisse transparaître non seulement le 
caractère rigide du régime colonial, mais surtout 
l'insensibilité des colons qui ne voyaient aucune 
différence entre l'Africain et l'animal. D’abord le 
récit ci-dessus indique le mauvais traitement 
vestimentaire des esclaves qui travaillaient sous 
le soleil en étant nus ou couverts de aillons. Un 
tel traitement relève plus du mépris et du déni 
d’humanité du Noir plutôt qu’une stratégie de 
maintien d’ordre ou d’une quelconque 
technique de stimulation des esclaves à produire 
plus. Aucune règle dans le système esclavagiste 
n’indique qu’un esclave bien vêtu est moins 
rentable qu’un autre mal vêtu. En plus, les 
propriétaires faisaient travailler les esclaves côte 
à côte avec des ânes ou des chevaux, en les 
battant du même bâton (James, 1983 : 10).             
En dehors des rudes travaux qui 
s'accompagnaient de violence, se trouvaient la 
sous-alimentation, le mauvais état du logement. 
Cette attitude des colons se justifie par un cliché 
ancien qui stipulait que le Noir est un être affamé 

D L 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 252 

qui menait une vie sauvage et misérable en 
Afrique.  Ainsi, l'esclavage et son régime coercitif 
apparaissaient à leurs yeux comme une œuvre 
humanitaire pour les esclaves. Ce sentiment se 
perçoit dans l'Encyclopédie citée par Breteau & 
Lancelin (1998 : 63) : Ces hommes noirs, nés 
vigoureux et accoutumés à une nourriture 
grossière, trouvent en Amérique les douceurs 
qui leur rendent la vie animale bien meilleure 
que dans leur pays. Ce changement en bien les 
met en mesure de résister au travail, et de se 
multiplier abondamment. 
Comme susmentionné, l'image sombre de 
l'homme noir projetée dans les récits de voyage 
aux siècles antérieurs a fortement impacté 
l'attitude des colons vis-à-vis de leurs esclaves. 
L’Africain avait pour référent dans les 
comparaisons des êtres vivants, l’animal.                 
Les Blancs traitaient donc leurs esclaves en ayant 
à l'esprit l'image de l'animal sauvage.                           
Les sanctions qui leur sont réservées reflètent 
également cette image faunesque. 
 
3.2. Des sanctions violentes à caractère raciste 
appliquées aux esclaves fautifs 
 

es sanctions réservées aux esclaves sont la 
flagellation, les mutilations et les mises à 
mort.  

Concernant la flagellation, pour mieux percevoir 
le caractère raciste de ce type de sanction, il est 
important de relever les circonstances dans 
lesquelles ces supplices intervenaient. En 1685, 
le Code Noir autorisa l'usage du fouet, dont le 
nombre de coups devait aléatoirement varier en 
fonction de la gravité de la faute commise par 
l'esclave. Cependant, les choses ne se faisaient 
pas toujours comme prévu dans le Code noir, à 
savoir l'usage de la canne ordinaire ou la corde 
tressée. Il était quelquefois remplacé par le nerf 
de bœuf ou par des lianes (James 1983 : 10). 
L'usage du fouet comme supplice était fréquent 
dans les Antilles. Voilà ce que pense Schoelcher 
(1948 : 49-50), un abolitionniste français en visite 
dans les colonies, sur la place qu'occupe le fouet 
dans le régime colonial : « Le fouet est une partie 
intégrante du régime colonial, le fouet en est 
l'agent principal, le fouet en est l'âme, le fouet 
est la cloche des habitations, il annonce le 
moment du réveil, et celui de la retraite ; il 
marque l'heure de la tâche ; le fouet encore 
marque l'heure du repos, et c'est au son du fouet 

qui punit les coupables qu'on rassemble soir et 
matin le peuple d'une habitation pour la prière 
qui, le jour de la mort, est le seul où  le Nègre 
goûte l'oubli de la vie sans le réveil du fouet. Le 
fouet est l'expression du travail ».  
D'autres révélations de la même période 
confirment cette barbarie qui régnait dans les 
colonies. Les propos du colon troublé après la 
fuite de son esclave mettent également à nu ces 
tortures exercées sur les Noirs esclaves. En effet, 
déclarant en pleine rue la fuite de son esclave et 
sollicitant l'aide de ses compatriotes à le 
retrouver, un propriétaire s'écrie : « Mon Nègre 
s'est enfui sans provocation ; car on sait que je 
suis bon maître et humain (...). On reconnaîtra 
cet esclave aux incisions de coups de fouet qu'il 
a sur le dos » (Morenas 1978 : 60). Les incisions 
sur le dos présentées comme l'identifiant de cet 
esclave montrent clairement que les esclaves 
dans leur ensemble étaient soumis à un régime 
de violence sans limite. 
En dehors de la flagellation, nous avons les 
mutilations qui faisaient partie intégrante des 
sanctions réservées aux esclaves fautifs. Elles 
sont autorisées par le Code noir de 1685. Par 
exemple, l'article 38 de ce code prévoit que 
l'esclave qui aura été en fuite pendant un mois 
aura les oreilles coupées et sera marqué d'une 
fleur de lys sur une épaule ; et s'il récidive 
pendant un mois, il aura le jarret coupé et sera 
marqué d'une fleur de lys.  
Pourtant, les engagés blancs des îles françaises 
qui commettaient ces mêmes "fautes" n'étaient 
nullement soumis à de telles sanctions atroces. 
En général, les sanctions réservées aux engagés 
étaient des châtiments corporels (flagellation) 
pour les fautes moins graves, et 
l'emprisonnement et le prolongement de 
contrat pour les fautes jugées graves. 
Cependant, la métropole n'hésita pas à 
permettre les mutilations et mises à mort des 
esclaves africains. Par ailleurs, d'autres 
dispositions contre le marronnage des Noirs 
esclaves furent prises en 1724. L'article 35 du 
Code noir de 1724, qui obligeait les maîtres à 
rattraper leurs esclaves fugitifs, a porté la 
violence à l'extrême dans les îles. En effet, des 
colons estimant que la poursuite des esclaves 
marrons par les hommes était accablante, 
s'armaient de « chiens de chasse à Nègre » et se 
livraient à des parties de chasse qui s'achevaient 
souvent par l'exécution du fugitif (Morenas 1978 

L 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 253 

: 62). En plus du fouet et des mutilations, se 
trouve la mise à mort de l'esclave fautif. Elle est 
en principe utilisée pour des fautes jugées 
graves, comme porter main sur un membre de la 
famille du maître ou les vols d'animaux (article 
35). Par exemple, l'esclave coupable de vols 
qualifiés, même ceux de chevaux, cavales, 
mulets, bœufs ou vaches, qui auront été faits par 
les esclaves ou par les affranchis, seront punis de 
peines afflictives, même de mort, si le cas le 
requiert. Paradoxalement, l'article 36 de 1724 
prévoit une indemnisation du maître dont 
l'esclave est condamné à mort. Ces dispositions 
poussaient les atrocités à un niveau extrême 
(voir figure ci-après). En effet, des exactions 
meurtrières qui ne répondaient à aucune 
prescription du Code noir étaient perpétrées sur 
les Noirs. Par exemple, en 1789, lors de son 
voyage à Saint-Domingue, Alexandre Stanislas 

De Wimpffen (1993 : 181) s'indignait du 
comportement d'une Blanche qui a ordonné 
qu'on jette son esclave cuisinier dans le four 
encore brûlant, pour avoir manqué un plat de 
pâtisserie. Comment peut-on interpréter une 
telle violence qui ne répondait à aucune 
prescription du Code noir ? Quel lien peut-on 
établir entre l'attitude de cette maîtresse et ces 
prétendues mesures de dissuasion contre 
d'éventuelles révoltes d'esclaves, comme le 
soutiennent certains auteurs ? Nous disons tout 
simplement que les colons ne reconnaissaient 
point le Noir esclave comme leur semblable.           
Au total, retenons que les prescriptions du Code 
noir de 1685, les conditions de vie des esclaves 
des champs et les exactions perpétrées sur les 
Noirs dans les Antilles sont liées à la vision 
faunesque que les Blancs avaient du Noir. 

 
Fig. 1 : Esclave fautif suspendu et battu à mort 

Source : STEDMAN (J.G.), Capitaine au Surinam. 
Une campagne de cinq ans contre les esclaves révoltés, Paris, Sylvie Messinger, 1989, p. 21. 

 
 
 
 
 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 254 

CONCLUSION 
 

u terme de cette étude, retenons que les 
rapports entre maîtres blancs et Noirs 
esclaves aux Antilles françaises pendant 

l'esclavage colonial étaient caractérisés par le 
mépris et la persécution des Africains déportés 
dans les Antilles. Ces exactions avaient pour 
fondement principal les préjugés raciaux, les 
maîtres blancs considérant leur race comme 
supérieure à celle des Noirs. Ces oppressions et 
marginalisations des Noirs sur fond de préjugés 
raciaux sont le résultat de deux faits majeurs : les 
préjugés anciens présentant les Africains comme 
un peuple sauvage et barbare, et la 
promulgation du Code noir de Colbert qui a 
donné un caractère rigide et chosifiant au régime 
esclavagiste français en déclarant les esclaves 
africains « des biens meubles ». Ainsi, le déni 
d'humanité du Noir esclave a précipité la 
dégradation de ses conditions de vie et de travail 
sur la base des préjugés raciaux. C'est justement 
ce traitement raciste des Noirs et de leurs 
descendants sang-mêlés qui a favorisé la révolte 
de 1791, avec Toussaint Louverture comme 
figure de proue. 
 
SOURCES ET BIBLIOGRAPHIE 
 
SOURCE IMPRIMEES  
 
BRETEAU Jean, LANCELIN Michel, 1998. Des chaînes 
à la liberté : Anthologie des textes sur les traites 
négrières et l’esclavage (1615 à1848), Editions 
Apogée, Paris, 190 p. 
 
CHANTRANS Justin Girod, 1980. Voyage d’un Suisse 
dans différentes Colonies de l’Amérique, Librairie 
Jules Tallandiers, Paris, 278 p. 
 
MORENAS Joseph Elzéar, 1978. Précis historique de 
la traite des Noirs et de l’esclavage colonial, chez 
l’Auteur, chez Firmin Diderot, Paris, 423 p. 
 
MOREAU DE SAINT-MERY Médélic Eli, 1984. 
Description topographique, physique, civile, 
politique et historique de la partie française de l’isle, 
Nouvelle édition entièrement revue et complétée 
sur manuscrit par Blanche Maurel et Etienne 
Taillemité, Société d’Outre-mer, Paris, 531 p. 
 

SCHOELCHER Victor, 1948. Esclavage et 
Colonisation, Presses Universitaires de France, 
Paris, 218 p. 
 
STEDMAN Jean Gabriel, 1989. Capitaine au 
Surinam. Une campagne de cinq ans contre les 
esclaves révoltés, Sylvie Messinger, Paris, 343 p. 
 
VOLTAIRE François Marie Arouet, 1961. Traité de 
métaphysique, (Mélange), Editions Gallimard, 
Bibliothèque de la Pléiade. Paris, 1553 p.  
 
WIMPFFEN Alexandre Stanislas, 1993. Haïti au 
XVIIIe siècle : richesse et esclavage dans une colonie 
française,  
Edition présentée et annotée par Pierre Pluchon, 
Editions Karthala, Paris, 317 p.  
 
BIBLIOGRAPHIE 
 
BAZEMO Maurice, 2021. « L’apport de l’esclavage 
dans la construction de l’ethnie Gurunsi au Burkina 
Fasso », Cahiers du CERLESHS, 2021, p.1-17. 
 
BURNS Alan, 1949. Le préjugé de race et de couleur 
entre les Blancs et les Noirs, et en particulier le 
problème des relations entre Blancs et Noirs, Payot, 
Paris, 171p.  
 
JAMES Cyril Lionel Robert, 1983. Les jacobins noirs, 
Toussaint Louverture et la révolution de Saint-
Domingue, Caribéenne, Paris, 375 p. 
 
COHEN William, 1981. Français et Africains :                 
Les Noirs dans le regard des Blancs 1530-1880, 
Gallimard, Paris, 400 p. 
 
DANON Ilda, 1977. « Les règles du mariage et le 
mariage comme règle » le couple interdit : entretien 
sur le racisme, le dialecte de l’altérité socioculturelle 
et la sexualité, Paris, Mouton, Paris, p. 5-37 
 
FREYRE Gilberto, 1974. Maîtres et esclaves.                      
La formation de la société brésilienne, Gallimard, 
Paris, 550 p. 
 
GAUTIER Arlette, 1985. Les sœurs de solitude : la 
condition féminine dans l’esclavage aux Antilles du 
XVIIe au XVIIIe siècle, Caribéenne, Paris, 285 p. 
 

A 



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 255 

GISLER Antoine, 1965. L’esclavage aux Antilles 
françaises (XVIIe au XIXe siècle) contribution au 
problème de l’esclavage, Editions Universitaires 
Fribourg, Paris, 213 p. 
 
KRA Yao Séverin, 2016. L’esclavage dans la société 
ayaou de Côte d’Ivoire : des origines à nos jours, 
Thèse de Doctorat unique, Université Félix 
Houphouët Boigny d’Abidjan, 422 p. 
 

MEILLASSOUX Claude, 1986. Anthropologie de 
l’esclavage : le ventre de fer et d’argent, 
Quadrige/PUF, Paris, 323 p. 
 
VIDROVITCH Cathérine Coquery, 1965. Découverte 
de l’Afrique : l’Afrique noire atlantique des origines 
au XVIIIe siècle, René Julliaird, Paris, 255 p. 
 
YALE Fabrice, 2007. La violence dans l’esclavage des 
colonies françaises au XVIIIe siècle, mémoire de 
master 1, Université Pierre Medès-France, 
Grénoble, 134 p. 

 
 

 
 
AUTEUR 
 
 
Yao Séverin KRA 
Maître Assistant en Histoire  
Département d’Histoire  
Université Jean Lorougnon Guédé (Daloa, Côte d’Ivoire)   
Courriel: yaoseverinkra@yahoo.fr  
 

 
 

 

 
 
Ó Edition électronique 
 
URL – Revue Espaces Africains : https://espacesafricains.org/ 
 
Courriel – Revue Espaces Africains : revue@espacesafricains.org 
 
ISSN : 2957-9279  
 
Courriel – Groupe de recherche PoSTer : poster_ujlog@espacesafricians.org 
  
URL – Groupe PoSTer : https://espacesafricains.org/poster 

Ó Éditeur 

- Groupe de recherche Populations, Sociétés et Territoires (PoSTer) de l’UJLoG 
 
- Université Jean Lorougnon Guédé (UJLoG) - Daloa (Côte d’Ivoire) 

 

UJLoG
UNIVERSITE

JEAN LOROUGNON GUEDE



Revue Espaces Africains (REA) – ISSN : 2957 - 9279                        Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - CI) 
 

 256 

Ó Référence électronique 
 
Yao Séverin KRA, « Les préjugés raciaux, principales causes de la martyrisation des Noirs esclaves des îles 
françaises d’Amérique (1685-1791) », Numéro Varia (Numéro 4 | 2025), ISSN : 2957- 9279, p.243-256, mis en 
ligne, le 30 décembre 2025, Indexations : Road, Mirabel, Sudoc et Impact factor (SJIF) 2025 : 5. 341.  
 

 
 

INDEXATIONS INTERNATIONALES DE LA REVUE ESPACES AFRICAINS 
 

 
 

 
 
 

 

Voir impact factor : https://sjifactor.com/passport.php?id=23718 
 

 

 
 
  Voir la page de la revue dans Road : https://portal.issn.org/resource/ISSN/2957-9279 
 
 

 
 
 Voir la page de la revue dans Mirabel : https://reseau-mirabel.info/revue/15151/Espaces-Africains 

 

 
 
Voir la revue dans Sudoc : https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1//SRCH?IKT=12&TRM=268039089 
 
 

 
 
 
 
 
 
 


