Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

Espaces
/ Africains

REA — Impact factor (SJIF) 2025 : 5.341

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

Revue des Sciences Sociales

Date de soumission : 09-10-2025 / Date de publication : 30-12-2025

LES PREJUGES RACIAUX, PRINCIPALES CAUSES DE LA MARTYRISATION DES NOIRS
ESCLAVES DES 1LES FRANCAISES D’AMERIQUE (1685--1791)

RACIAL PREJUDICES, THE MAIN CAUSE OF THE MARTYRDOM OF ENSLAVED BLACK
PEOPLE IN THE FRENCH ISLANDS OF AMERICA 1685--1791)

Yao Séverin KRA

RESUME

ans les colonies francaises des Caraibes, les Noirs

D étaient victimes de violences corporelles et
d'exclusion. Contrairement a la thése selon
laquelle les maitres martyrisaient leurs esclaves dans un
souci de maintien de l'ordre général et d'accroissement
optimal de la production agricole, cet article met en
évidence les préjugés raciaux comme les principaux
vecteurs de cette situation délétere que vivaient les Noirs,
qu'ils fussent de statut libre ou esclave, dans les Antilles.
L'exploitation conjointe des Codes noirs francais de 1685
et de 1724, des récits de voyage, des réflexions de
penseurs et des précis historiques permet de démontrer

ABSTRACT

n the French Caribbean colonies, Black people were

victims of physical violence and exclusion. Contrary to

the thesis that masters tortured their slaves in an
effort to maintain general order and optimally increase
agricultural production, this article presents racial
prejudice as the main vectors of this deleterious situation
experienced by Black people, whether free or enslaved,
in the Antilles. The combined exploitation of the French
Black Codes of 1685 and 1724, travel accounts, the
reflections of thinkers, and historical compendiums

que les exactions perpétrées contre les Noirs et leurs
descendants sont le résultat de préjugés anciens faisant du
Noir un sous-homme, et de la promulgation du Code noir
de Colbert qui soustrait la qualité d'étre humain a l'esclave
en le déclarant "bien meuble". Ainsi, dans les colonies, la
race noire, reléguée au bas de I'échelle sociale, était
violentée et exclue des fonctions et des milieux publics.

Mots-clés : Préjugés de race, violence, exclusion,
maitres, esclaves

demonstrates that the abuses perpetrated against Black
people and their descendants were the result of long-
standing prejudices regarding Black people as
subhuman, and the promulgation of Colbert's Black
Code, which removed the status of human being from
slaves by declaring them "chattel." Thus, in the colonies,
the Black race, ranked at the bottom of the social
classification, was abused and excluded from public
functions and spheres.




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

Keywords : Racial prejudice, violence, exclusion,
mastersslaves

INTRODUCTION

ans les sociétés esclavagistes, la

cohabitation entre maitres et esclaves

est généralement marquée par un fossé
entre le dominant et le dominé. Cette réalité
était de mise dans les Antilles francaises entre le
XVII® et le XVIIE siecle, ou les Africains étaient
soumis a un régime esclavagiste rude (Morenas
1978 : 60). Dans cette société coloniale, la
violence et l'exclusion étaient les principaux
éléments caractéristiques des relations entre les
colons blancs et les Noirs esclaves, victimes de
toutes sortes de brimades et de rejet.
Comme causes de cette cohabitation
conflictuelle entre maftres et esclaves, certains
auteurs évoquent deux raisons : la cupidité des
maitres qui s'adonnaient a une exploitation
abusive des esclaves afin d'accroitre de facon
exponentielle la production sucriére, et la
volonté de prévenir les éventuelles révoltes
d'esclaves qui pourraient porter atteinte a leur
intégrité physigue ou mettre a mal le
fonctionnement du régime colonial (Yalé 2008 :
8-10). La violence est donc interprétée comme
une stratégie de sécurité et de production
agricole optimale. Bien que cette assertion
mérite attention, elle ne fait pas autorité face a
la motivation raciale de ces violences et
exclusions qui prévalaient dans les Antilles. En
effet, dans cette société esclavagiste, selon les
récits de nombreux voyageurs des XVII® et XVIII®
siécles, dans les Antilles, c'est la couleur de la
peau qui, dans toutes les nuances du blanc au
noir, tenait lieu de distinctions de rang, de
mérite, de naissance, d'honneurs et méme de
fortune (Wimpffen 1993 : 181). Contrairement
donc aux sociétés akan ou seule la limpidité
statutaire des géniteurs donnait droit a certains
privileges politiques et autres honneurs aux

1 La limpidité dans la naissance fait référence au statut des deux
géniteurs. Selon que I'on nait de deux esclaves, on est privé de
certains privileges car on hérite du statut des deux parents. Selon
qu’un individu nait ti-klé bowouho (animal a la téte de crapaud
et au postérieur de serpent pour désigner les enfants issus d’une
mésalliance libre et esclave), on n’a pas droit a I'exercice de
certains postes politiques et enfin, selon qu’on nait klo n’glo

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

descendants dans la société!, dans les Antilles,
c’est plutot la couleur de la peau qui tenait la clé
de la considération, du respect ou du mépris.
Or, dans la classification raciale des Caraibes
coloniales, les Noirs esclaves et leurs
descendants étaient rangés au bas de I'échelle
(Wimpffen 1993 : 182).

Le probléme qui se pose est donc de savoir
comment la théorie de l'inégalité des races a-t-
elle légitimé le mauvais traitement et la
marginalisation des esclaves entre 1685 et 17912
? L'objectif visé dans cette étude est de
démontrer que le sentiment de supériorité de la
race blanche sur la race noire a rendu
catastrophique le traitement des esclaves et de
leurs descendants dans les Antilles. Cet objectif
n'a pu étre atteint qu'avec I'exploitation du Code
noir, des récits des voyageurs européens, des
précis historiques et des documents de seconde
main. Les récits de voyage, les précis historiques
et le code noir de 1685 ont été les plus utilisés
dans cette étude. Nous avons en réalité eu
recours a deux catégories de récits de voyage.
Ceux émanant des voyageurs antiesclavagistes
qui dénoncent le plus souvent le régime colonial,
et les partisans de I'esclavage qui présentent
cette institution comme une pratique qui vient
sortir les Noirs esclaves de la barbarie et « autres
sauvageries » comme le cannibalisme et les
sacrifices humains. A c6té de ces deux catégories
de voyageurs, se trouvent des religieux ayant le
plus souvent des positions mitigées sur la
guestion de la traite et de I'esclavage, étant
donné gu’eux-mémes sont propriétaires
d’esclaves dans les Antilles. Un usage objectif de
ces récits de partisans ou de détracteurs de
I'esclavage mérite une dextérité intellectuelle
pour éviter les biais dans I'interprétation. Nous

(limpide, allusion aux progénitures des libres et surtout riches)
on a droit a tous les honneurs et droits politiques.

2 1685 correspond a la date de la promulgation du Code noir,
outil juridique pour régir I'esclavage colonial. Quant a 1791, elle
marque la révolte des esclaves de Saint-Domingue qui a conduit
a la premiére abolition de I'esclavage colonial.

244




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

avons donc analysé [l'authenticité de ces
différents documents en vue de s’assurer qu'ils
n’ont pas été modifiée ou falsifiés. Ensuite, nous
avons passé leur contenu a la critique pour
déterminer leur signification, leur fiabilité et leur
portée. Les différentes prises de positions
radicales ou modérées nous ont amené a
rechercher les circonstances dans lesquelles ces
sources ont été produites. Ce procédé a été
efficace pour les précis historiques. Quant au
Code Noir, nous avons procédé a I'analyse des
différents articles en tenant compte des faits qui
entrainent ses modifications en faveur ou en
défaveurs des esclaves ou des propriétaires.
Apres ces étapes susmentionnées, nous avons
procédé au recoupement des informations
tirées de ces différentes sources pour rétablir la
vérité historique.

L'exploitation de ces différentes sources nous a
permis de batir I'étude autour de trois axes
essentiels : le premier présente les stéréotypes
anciens faisant de I'Africain un barbare, et le
Code noir, comme les vecteurs du sort funeste
des esclaves dans les Antilles ; le second montre
comment, a partir d'une stratification sociale
basée sur des principes d'inégalité raciale, les
Noirs des Antilles étaient exclus de certaines
fonctions et milieux publics ; enfin, le troisieme
axe met en exergue les sanctions et autres
exactions perpétrées sur les esclaves et Noirs
libres sur fond de préjugés raciaux.

1. DES STEREOTYPES A LA LEGITIMATION DE LA
VIOLENCE ET DE LA MARGINALISATION DES
NOIRS PAR LE CODE NOIR

Les violences perpétrées sur les esclaves dans les
Amériques coloniales sont le résultat de préjugés
européens présentant I'Africain comme un étre
inférieur.

1.1. Les préjugés raciaux anciens, vecteurs du
sort funeste des Africains dans les iles

es préjugés raciaux anciens ont impacté
négativement sur le long terme, les
relations entre colons francais et esclaves
dans les caraibes. En réalité, dans les sociétés

3 1l faut noter que ces razzias ravitaillaient aussi les circuits
internes de la traite négriére transatlantique.

4 Les engagés étaient des Européens, souvent des jeunes
hommes pauvres sans ressources, qui signaient un contrat

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

guerrieres et esclavagistes, la réduction d’'un
peuple faible a I'esclavage était d'abord le fait
d'une prédisposition d'un esprit collectif acquis
par un systéme de représentation dont rendait
compte le discours. Ainsi, les Moose, avant les
grandes razzias du XVII° siecle contre les Gurunsi
gu’ils réduisent plus tard en captivité,
qualifiaient les populations occupant la région
habitée par ceux-ci de sauvages et barbares®
(Bazémo 2021 :10). Comme le soutient Claude
Meillassoux (1986 :74), toute pratique de
I'esclavage était d’abord soutenue par un
discours nourrit de préjugés sur I'autre. Il s’agit,
d’un discours tenu par des images ayant pour
fonction d’établir une échelle des cultures au bas
de laquelle étaient campés les autres.

Cette réalité fut la méme pour les Noirs Africains
déportés dans les Antilles. En effet, de I'Antiquité
jusqu'au XIX® siecle, les Africains ont été
étiquetés comme des sauvages et des barbares,
dotés de caractéristiques physiques, morales et
intellectuelles opposées a celles des autres étres
humains. Des historiens et géographes de
I'Antiquité convoquaient régulierement, comme
référents, les animaux sauvages pour décrire les
traits physique, moral et intellectuel de I'Africain.
On pouvait lire chez Gaius Julius Solinus, un
géographe romain du Ill° siecle apres Jésus-
Christ, qui s'est beaucoup inspiré des écrits de
Pline, qui affirmait que certains peuples voisins
des Berbéeres, notamment les cynamolgies,
situés au nord de I'Afrique, ressemblaient a des
chiens dévoreurs dépourvus de langue avec des
museaux protubérants (Cohen 1981 : 22).

Ces représentations dégradantes du Noir, avec
en toile de fond I'animal sauvage, se déportent
dans les colonies d'Amérique, ou visiteurs et
cohabitants crachaient sur la physionomie de
I'Africain. On peut lire chez un engagé blanc* du
XVII® siécle, cité par Gautier (1985: 152-153),
gue les Africains sont « épouvantablement
difformes, car, premierement, leurs yeux sont
étincelants comme des charbons allumés, (...)
Leur nez camard écrasé pend sur de grosses
levres ». Certains penseurs du XVIII® siecle,
comme Voltaire, dans un essai métaphorique de
classification des animaux en fonction de leur
capacité  intellectuelle,  concluent que

d’engagement pour travailler dans les colonies frangaises
d’Amérique, notamment dans les plantations ou les exploitations
agricoles.

245




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

« |'éléphant, le singe et le chien » sont bien plus
intelligents qu'un négre des leur naissance. Le
Noir s'impose en intelligence a ces animaux six
mois aprés la naissance seulement (Voltaire
1961 : 159). Cette classification, qui est en réalité
la pensée collective européenne que tente de
dépeindre Voltaire, qui lui-méme sombre dans
cette pathologie raciste faisant du Noir un
inférieur, est trahie par les propos suivants :
« Je vois des hommes (Blancs) qui me paraissent
supérieurs a ces negres, comme ces negres le
sont aux singes, et comme les singes le sont aux
huitres et aux autres especes » (Voltaire 1961 :
159). La race blanche est clairement placée, dans
I'esprit des Européens, au-dessus de la race des
Africains.

Les questions portant sur les violences liées a la
couleur de peau dans les Amériques coloniales
font couler beaucoup d’encre et restent aussi
sensibles que les sujets évoquant la
responsabilité des Africains ou des Européens
dans le commerce des esclaves. L'eurocentrisme
et [l'afrocentrisme semblent influencer les
historiens selon qu’ils sont Africains ou
Européens. Ce qui biaise le plus souvent la clarté
de l'interprétation des faits passés. L'ancienneté
de la pratique de l'esclavage en Afrique ne
saurait gommer la responsabilité des Européens
dans linstauration du grand commerce de la
marchandise humaine qui eut lieu sur les cotes
africaines®. L'implication des Africains dans la
traite ne peut étre niée, mais cette implication
ne peut non plus justifier les violences
perpétrées sur les esclaves dans les colonies
d’Amérique, tout comme la course a la
production agricole ou le souci de contenir les
esclaves face aux éventuels soulévements ne
sauraient justifier de facon indépendante la
violence perpétrée sur les Noirs esclaves. Ces
motivations dites sécuritaires et économiques
ont un générateur commun, la haine raciale. En
1790, lors de son séjour a Saint-Domingue, le
Baron de Wimpffen (1993 : 112) affirma que les
Africains sont des paresseux qu’il faut
absolument battre pour les mettre au travail :
« Je rentre pour voir une troupe de negres et de
négresse contre le mur ou accroupis sur les

5 Dans la plupart des sociétés africaines, I’lhomme ne se vendait
pas a grande échelle comme I'on a vu avec la traite négriére. Les
individus vendus sporadiquement avant la traite négriere étaient
des personnes de mauvais aloi, des récalcitrants, des bandits ou
meurtriers. Les guerres entre Etats, du moins les attaques des

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

talons, attendre en baillant que la main du
maitre sonne I'heure du travail a grand coup
d’arceau sur leurs fesses ou sur leurs épaules :
car vous n’imaginez pas, il m’a fallu six mois pour
m’en convaincre qu’il y a des négres qu’il faut
absolument battre pour les mettre en
mouvement ».

Comme susmentionné, toute pratique de
I'esclavage ou de domination était d'abord
soutenue par une théorie de supériorité de
I'agresseur et des discours nourris de préjugés
sur la cible. L'image du Noir paresseux n’a donc
pas changé. Ce voyageur a-t-il tenu compte des
conditions et de I'état d’esprit des esclaves qui
travaillaient. N’étaient-ils pas sous le poids de la
fatigue ou de la faim ? Ne boycottaient-ils pas un
travail épuisant sans fin ? Le jugement sur la base
des préjugés anciens était pesant dans les
Antilles. En plus, des esclavagistes sur la base des
préjugés anciens faisant des Africains des
cannibales, cautionnaient non seulement
I'esclavage, mais minimisaient les violences dont
souffraient les esclaves. On pouvait lire ceci:
« Les Africains ne se faisaient la guerre entre eux
que pour se procurer des prisonniers qu’ils
mangent ou qu’ils vendent; transporter ces
captifs en Amérique, c'est les arracher
véritablement a la mort ». Présenter |'esclavage
colonial comme un état de paix et de
préservation de vie pour les Noirs, c’est nier le
caractere inhumain de cette institution en
Europe. Cette thése du Noir cannibale se
déporta dans les Antilles. Dans le premier quart
du XVIII¢ siecle, Moreau (1984: 53), un
administrateur de Saint-Domingue signala la
présence de cannibales africains au sein des
esclaves sur la base de leurs dentitions.
« On amene a Saint-Domingue, de ces bouchers
de chair humaine, (car chez eux il y a des
boucheries ou I'on débite des esclaves comme
des veaux), et ils y sont, comme en Afrique,
I'horreur des autres Neégres. On reconnait ces
cannibales dans les iles a leurs incisives, toutes
sciées en autant de canines aigues et
déchirantes. »

Sur la base de simples préjugés liés a la dentition,
des esclaves étaient présentés comme

Etats esclavagistes contre les voisins avaient pour but de fournir
des captifs aux négriers européens sur les cotes.




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

cannibales et subissaient des violences
corporelles ou étaient mis a mort en cas de
suspicion de pratiques occultes ou de sorcellerie.
Le procés de I'Africain au fil des siecles a donc
jeté les bases d’un rapport d’inégalité raciale
entre Blancs et Noirs, ces préjugés faisant de
'Homme blanc supérieur a  [I'Africain.
Cette représentation stéréotypée se déporta
dans les colonies d'Amérique. Les maitres blancs
traitaient les esclaves noirs en ayant a I'esprits
d’étre en face des étres inférieurs dans I'ordre de
la création. Ce sentiment se manifestait par la
violence et la marginalisation des esclaves et
leurs descendants.

A partir de 1685, la situation des Noirs esclaves
s'aggrava avec la dotation du régime colonial
d'un instrument juridique rigide, coercitif et
stigmatisant, le Code noir. Ce recueil de lois
renforce en effet les germes de la démarcation
raciale entre Blancs propriétaires et Noirs
esclaves dans les colonies.

1.2. Le Code Noir et le déni d'humanité de
I'esclave africain

e Code Noir, promulgué par Louis XIV en

mars 1685, était une ordonnance royale qui

codifiait I'esclavage dans les colonies
francaises d'Amérique. Légalement, ce code
faisait de l'esclave un bien meuble et le
considérait comme un objet, au méme titre que
les animaux domestiques (article 44). |l
réglementait également les relations entre
maitres et esclaves, en définissant les chatiments
et les peines pour les esclaves fautifs. L'application
de cette ordonnance dans les Antilles par les
maitres a mis en évidence le sentiment de
supériorité du Blanc vis-a-vis du Noir.
L'esclave ne dépendait que de son maitre, dont il
était la propriété. En tant que propriétaire, le
maitre pouvait exercer sur lui le droit d'usage,
d'abus, c'est-a-dire le vendre, le donner en
présent ou le mettre a mort. Ainsi, outre le droit
absolu sur le travail de I'esclave, s'ajoutait un droit
sur sa vie. Ce statut, prescrit dans le Code Noir de
1685, est reconduit dans celui de 1724, a son
article 40, qui servait de reglement pour le

6 Cet article est renforcé par un autre qui stipule qu’en aucune
maniére les colons ne seraient privés de la faculté de décider du
sort de leurs esclaves, ainsi « qu’il se pratique pour les sommes
d’argent et biens meubles » (Art. 41 Code 1724).

7 Article 28 de 1685.

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

gouvernement et I'administration de la justice, la
police, la discipline et le commerce des esclaves
dans la province et colonie de Louisiane, mais
applicable a toutes les colonies francaises.

Dans les sociétés africaines également, I'esclave
était considéré comme un bien meuble.
A ce titre, le maitre pouvait faire don de cette
propriété, il pouvait également le sanctionner en
cas de fautes graves commises.
Mais, contrairement a ce qui se passait dans les
Caraibes, le maitre ne pouvait se permettre de
mutiler son esclave, ni le mettre a mort.
On ne mutile pas son esclave. On ne le tue pas non
plus pour une faute quelconque commise.
Les exécutions d’esclaves dans le cadre de
I'esclavage coutumiers, sont d’ordre spirituel.
Les immolations d’esclaves s’adossent le plus
souvent a des croyances collectives. Dans la
société baoulé précoloniale par exemple, seuls les
esclaves invalides, les vieillards et les récalcitrants
étaient soumis a cette épreuve. On les sacrifiait
pour gu’ils poursuivent le service au maitre dans
I'au-dela. Les esclaves de bon aloi prédestinés a
étre immolés étaient remplacés par un esclave de
mauvais aloi ou le boeuf qui avait la méme valeur
cultuelle que I'esclave (Kra 2016 :161).

Dans les iles francaises d’Amérique, l'article 12 de
1685 exige que les enfants nés d'une femme
esclave soient systématiquement des biens
meubles, dans la mesure ou ils héritent
directement du statut de leur mere. Il est ainsi
libellé : « Les enfants qui naitront des mariages
entre esclaves seront esclaves et appartiendront
aux maitres des femmes esclaves et non a ceux de
leurs maris, si le mari et la femme ont des maitres
différents» °©. Ils appartiennent donc au
propriétaire de leur mére, comme les animaux
domestiques le sont naturellement.
De toute évidence, I'esclave noir était dépossédé
de l'essentiel de ses qualités d'humanité.
Il ne pouvait rien posséder qui ne soit a son
maitre, méme tout ce qui lui venait par libéralité
d'autres personnes, ou autrement, a quelque titre
que ce soit’. De ce fait, aucun enfant ou parent ne
pouvait prétendre, par héritage ou succession,
posséder les biens d'un Négre défunt®. Pour
Léonce Lebrun, ces dispositions ne font pas des

8 Biens d’autres articles montrent I'absence de droits chez
'esclave noir. Il lui était par exemple interdit de vendre au
marché sans la permission de son maitre (Art. 18 et 19 du Code
1685, et 15 du Code de 1724).

247




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

esclaves des choses dénuées de personnalité
juridique, puisqu'ils peuvent témoigner, posséder
un pécule, se marier et se plaindre. Cependant,
ajoute-t-il, « cette personnalité est celle d'une
personne mineure, plus restreinte que celle des
enfants de famille et des domestiques »°. Il n'en
est pas grand-chose, vu que les animaux ont
naturellement des droits, mais ces droits ne leur
conférent pas la qualité d'étre humain. La petite
portion de droit reconnue aux esclaves ne gomme
nullement leur statut d'objet ou d'animal qui leur
a été collé par le Code noir. L'attitude des maitres
vis-a-vis de leurs esclaves était plus fonction de
leur statut juridique, c'est-a-dire de biens errants,
gue de leur personnalité juridique.

De telles dispositions ont naturellement impacté
I'organisation de la société antillaise, fondée sur le
principe de I'inégalité raciale entre Blancs et Noirs.

2. la couleur de peau comme critere
d'affirmation sociale ou d'exclusion dans les
Antilles

Le racisme est une théorie fondée sur l'idée de
supériorité de certaines races sur d'autres. Dans
les Antilles, les propriétaires exprimaient ce
sentiment par l'exclusion des Noirs sur la base de
la couleur de peau. Cette réalité se percoit a
travers la classification de la société coloniale elle-
méme, la défense faite aux propriétaires de
contracter mariage avec leurs esclaves et le non-
respect des droits des esclaves affranchis.

2.1. Classification de la société antillaise : le Noir
au bas de I'échelle

elon le Baron de Wimpffen, I'espece
humaine se subdivise en deux classes
(Wimpffen 1993 : 181). La premiere est
celle qui comporte le plus grand nombre
d'individus, le peuple, caractérisé par la simplicité,

 Léonce Lebrun, Le Code noir, www.google. C.l. consulté le 19

juillet 2013 a9 h 49 mn.

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

la crédulité, la grossiereté et les vices qui
découlent de son état social. La seconde, moins
nombreuse, est celle de 'hnomme qui se distingue
du peuple par la naissance, I'éducation, la fortune,
les emplois, le savoir ou le degré d'esprit qui
équivaut a ses avantages, rendant celui qui les
possede tour a tour agréable, utile, nécessaire ou
redoutable aux autres. Cependant, cette
classification du Baron n'avait pas de sens dans les
colonies francaises d'Amérique, selon les
témoignages de ce voyageur suisse.

Dans les Antilles, c'est la couleur de la peau qui,
dans toutes les nuances du blanc au noir, tenait
lieu de distinctions sociales de tout genre. Ainsi, la
société coloniale était divisée en trois classes :

Au sommet se trouvait la communauté blanche.
Elle comprenait le gouverneur, l'intendant, tous
les agents quelconques du gouverneur, le clergé,
tous les propriétaires résidants, les économes, les
procureurs®®, les gérants de ceux qui ne sont pas
sur place, les négociants, les soldats, les
pacotilleurs, les ouvriers, enfin toute la race des
industrieux appelée « petits blancs » (Wimpffen,
1993 : 89-90). Ici, la remarque est que tout Blanc
des colonies, quel que soit son rang social ou son
état mental, faisait partie de la premiére classe.
La deuxieme classe est celle que I'on nomme
« gens de couleur » (voir tableau I).

lls sont propriétaires fonciers ou vivant
d'industrie et libres, ainsi que les domestiques
libres et esclaves, hommes et femmes, car la loi
défend a tout Blanc de déroger a la dignité de sa
couleur en se faisant servir par un Blanc
(Wimpffen 1993 :89). A l'origine, tout mulatre
était libre a I'age de vingt-cing ans par la volonté
unanime des colons. Cependant, la vente de son
propre sang étant interdite dans les colonies, le
roi, par une déclaration donnée en 1674, rendit
esclaves tous les enfants nés d'une esclave, de
sorte a éviter les mésalliances.

10 Le procureur est le fondé de pouvoir d’un propriétaire absent.
Il s’agit en général des propriétaires vivant en métropole. Le
procureur ne vit pas forcément sur I’habitation.




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279 Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

Tabl. | : Les composantes de la classe des gens de couleur

DENOMINATION TYPE DE BRASSAGE

Mulatre L'union Blanc et Noire

Grif L'union Mulatre et Noire
Quarteron L’union Blanc et Mulatre
Tierceron L’union Blanc et Quarteronne
Métis L’union Blanc et Tierceronne
Mamelouc L’union Blanc et Métis

Source : Tableau élaboré a partir du récit du Baron de Wimpffen p. 89

La derniere classe est celle des Noirs. Il s'agit des
Noirs libres, qui sont en petit nombre, et des
Noirs esclaves qui sont en grand nombre,
"destinés" aux travaux lourds. Lorsqu'on
examine cette classification, la remarque la plus
frappante est que le niveau de fortune du Noir,
élevé soit-il, ne lui permettait pas d'étre I'égal ou
le supérieur du dernier des Blancs, en raison de
la noirceur de sa peau. La seconde observation
est que les individus a la peau noire ou portant la
moindre goutte de sang noir étaient écartés des
charges publiques. En effet, dans les colonies
francaises, il était interdit aux Negres et a leurs
descendants de sang-mélé de prendre part aux
charges publigues. Cette loi fut formulée pour la
premiére fois en 1733 dans un ordre du roi a
I'adresse des fles du vent, que Antoine Gisler
(1965 : 92) prend soin de citer : « L'ordre du roi,
monsieur, est que tout habitant de sang-mélé ne
puisse exercer aucune charge dans la judicature
ni dans les milices. ». Comme le dit Sir Alan Burns
(1949 : 14), « le préjugé de race est une haine
irraisonnée d'une race pour une autre, le mépris
des peuples forts et riches pour ceux qu'ils
considérent comme inférieurs a eux-mémes,
puis lI'amer ressentiment de ceux contraints a la
sujétion, et auxquels il est souvent fait injure. »
En réalité, cette exclusion ne trouve pas sa
justification dans un défaut de qualification
professionnelle ou de compétence chez les gens
de couleur!?. D'ailleurs, le pére Labat (1979 : 53),
durant son séjour dans les fles francaises
d'Amérique, a témoigné de la vigueur, de la
force, du courage, de la dextérité d'esprit et de
I'adresse des mulatres. Ces derniers et leurs
ascendants noirs étaient donc simplement

11 Le pére Labat, durant son séjour dans les iles frangaises de
’Amérique a insisté sur la vigueur, la force, le courage, la
dextérité de I'esprit et 'adresse des mulatres.

victimes du préjugé de race. Si la loi de 1733
parait moins explicite, l'arrét du conseil
supérieur de la Martinique, pris le 9 mai 1765,
qui défendait aux notaires, greffiers, huissiers et
procureurs d'employer des hommes de couleur
dans leurs études, exprime clairement le
sentiment de supériorité des Blancs sur les Noirs
: « Vu que les fonctions de cette espece ne
peuvent étre confiées qu'a des personnes dont
la probité soit reconnue, ce qu'on ne peut
présumer se rencontrer dans une naissance
aussi vile que celle des mulatres » (Gisler, 1965 :
92). Cet arrét ne réclame, en réalité, aucune
qualification aux mulatres. Ils sont rejetés
simplement parce qu'ils portent le sang africain.
Dans les sociétés africaines notamment akan,
seule la gestion du pouvoir politique était
défendue aux esclaves et étrangers libres.
D'ailleurs I'esclave était écarté de ces fonctions
parce qu'il était considéré comme un étranger.
Dans les Antilles, c'est plut6t la couleur de la
peau noire, jugée comme une marque
d'infériorité, qui excluait les Noirs de certaines
fonctions.

2.2. La lutte contre la mésalliance comme
moyen de préservation du sang blanc

e Code noir de 1685 ne contient pas
d'article spécifique interdisant clairement
les unions entre maitres blancs et femmes
esclaves. Cependant, I'article 9 stipule que : « Les
hommes libres qui auront eu un ou plusieurs
enfants de leur concubinage avec des esclaves,
ensemble les maitres qui les auront soufferts,
seront chacun condamnés en une amende de




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

2000 livres de sucre, et, s'ils sont les maitres de
I'esclave de laquelle ils auront eu lesdits enfants,
voulons, outre I'amende, qu'ils soient privés de
I'esclave et des enfants et qu'elle et eux soient
adjugés a I'ndpital, sans jamais pouvoir étre
affranchis ».

Cet article ne prohibe pas explicitement les
relations entre maitres et esclaves, mais prévoit
des sanctions contre les maitres qui tolerent ou
entretiennent de telles relations, ainsi que les
enfants qui naissent de ces unions, qui sont
considérés comme des esclaves a vie. la
métropole ne bannit donc pas courageusement
les relations sexuelles entre Blancs et Noires a
cette période, mais instaure au contraire une
situation ambigué autour de I'attitude des
Européens des Antilles qui, tout en stigmatisant
la race des esclaves, ne s'abstiennent cependant
pas des rapports sexuels avec les femmes noires.
En réalité, le Code noir de 1685 ne condamne
pas l'acte sexuel entre maitres et esclaves, du
moins ne condamne pas les Blancs qui
entretiennent des rapports sexuels avec les
Noires, mais condamne ceux qui, par ces
relations, souillent le sang blanc avec une
progéniture de sang-mélé. En d’autres termes,
ce code tolere I'abus sexuel, du moins permet
I’assouvissement de la libido des maitres, mais
s’oppose a la « prolifération » des sang-mélé. La
mésalliance étant défendue.

William B. Cohen (1981: 84) présente le
déséquilibre numérique entre hommes blancs et
femmes blanches comme la véritable cause des
relations sexuelles entre Blancs et femmes
noires. Pour lui, c'est le déficit de femmes
blanches dans les fles qui poussait les Blancs vers
les femmes noires, banalisant I'idée d'un amour
véritable entre Blancs et Négresses. En réalité,
les colons étaient amoureux des Négresses du
fait de leur charme et les aimaient comme toute
autre femme (Labat, 1979: 157). Les femmes
noires étaient aimées de leurs maitres et
n'étaient pas seulement I'objet de satisfactions
sexuelles, car parmi les femmes européennes
qui débarquaient dans les iles, plusieurs y étaient
pour le commerce du sexe. En 1788, on
dénombrait 1500 prostituées a Saint-Domingue.
Cependant, les unions interraciales consacrées
oscillaient entre 8 et 20 % sans tenir compte des

12 Dans le Code de 1685, le maitre qui tolére ou s’adonne lui-
méme au concubinage paie une amende de 2000 livres de sucre.

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

concubinages  (Wimpffen, 1993: 12).
La métropole considérait les relations sexuelles
maitres-esclaves comme le fait de quelques
vulgaires propriétaires qu'il faut bannir de la
société. Or, I'amour nait |a ou deux étres de sexes
opposés vivent. La femme est avant tout I'autre,
anatomiquement par son sexe, et la
complémentarité naturelle homme/femme se
réalise par accouplement avec n'importe quelle
femme (Danon 1977 : 16).

C'est cette réalité que la métropole combattait
désespérément a travers plusieurs mesures
disciplinaires ou juridiques dans les fles
francaises. En effet, face au nombre croissant
des relations interraciales, la métropole se
montre sévere envers les maitres. Dans le Code
noir de 1724 (Art. 6), on retrouve trois ajouts
importants, deux aggravations profondes et une
modification de taille par rapport a celui de 1685
concernant la question des unions interraciales.
Au niveau des ajouts, la métropole n'accorde
plus la possibilité de mariage entre Blancs et
Noirs en défendant aux blancs de l'un et de
I'autre sexe, de contracter mariage avec les Noirs
a peine de punition et d'amende arbitraire.
Concernant les aggravations, les amendes sont
plus lourdes et les peines plus dures en cas de
transgression®2.

Pour ce qui est de la modification, dans la
premiére phrase du Code noir de 1685 (Art. 9),
c’est 'homme libre sans distinction de couleur
qui peut, dans les circonstances spécifiées,
obtenir I'affranchissement de sa concubine
esclave, I'affranchissement et la liberté des
enfants nés ou a naitre. Mais le Code Noir de
1724 qui ne contemple plus les possibilités de
liaison interraciale, cet avantage n’est accessible
gu’a I’'homme noir affranchi ou libre.

Les raisons véritables de ces dispositions
juridiques sont liées a la crainte de la métropole
de voir une propagation des sang-mélés,
produits de I'union considérée impie. Dans la
pensée métropolitaine, une telle union
déboucherait sur une égalité insoutenable de
race. Cette méme théorie de la supériorité de la
race blanche ameéne les colons a mépriser le
droit des esclaves affranchis.

Dans celui de 1724, cette amende est désormais exprimée en
espéce a hauteur de 300 livres.




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

2.3. Le mépris des droits des esclaves affranchis
sur la base de clichés raciaux

ans les colonies, les privileges accordés

aux Negres devenus libres étaient violés

par les colons. En effet, I'article 59 du
Code Noir de 1685 octroyait aux affranchis les
mémes droits, privileges et immunités dont
jouissaient les personnes nées libres. Mais ces
affranchis étaient pergus par les colons comme
des vaniteux qui adopteraient une conduite
tendant a s'assimiler aux Blancs. Ainsi, des
dispositions contraires au Code Noir sont prises
a leur encontre pour faire blocage a I'exercice de
ces droits.
Le 7 avril 1718, soit quarante-trois ans apres
I'élaboration de l'article 59, un arrét du Cap
interdit aux Noirs libres de circuler dans les
promenades publiques et de s'asseoir dans les
auberges fréquentées par les Blancs (Gisler 1965
: 97). Ce genre de résolution allait prendre de
I'ampleur au fil des ans dans les colonies. Le 5
juillet 1774, un autre arrét du conseil de la
Guadeloupe défend aux Noirs de prendre dans
les actes publics les qualificatifs de Sieur et Dame
(Gisler 1965: 95). Le constat est que si certaines
prescriptions du Code noir semblent reconnaitre
des droits aux Noirs libres, les autorités
coloniales n'entendent pas s'inscrire dans cette
logique. En fait, les colons ayant coutume de
stigmatiser les esclaves ont de I'amertume a les
accepter comme des égaux apres leur
affranchissement, d'ou la privation des privileges
accordés a leur nouveau statut. Ainsi, le Noir
esclave ne jouissait pas pleinement de la
personnalité juridique, et ce, quel que soit le
changement de son statut dans les iles francaises
de I'Amérique. De méme, les conditions de vie et
de travail des esclaves traduisent également la
perception de |'Africain comme un sous-homme.

3. DES TRAITEMENTS INHUMAINS DES
ESCLAVES SUR FOND DE HAINE RACIALE

Les traitements inhumains sont observés dans
les conditions de travail des esclaves de champ
et les différentes formes de sanction réservées
aux esclaves fautifs.

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

3.1. Des conditions exécrables de travail des
esclaves de champ

es conditions de travail de cette catégorie

d'esclaves révelent I'image que les maitres

avaient de leurs esclaves. L'esclave de
champ souffrait d'un travail excessif. Dans la
journée, il avait seulement deux heures de pause
a midi qu'il consacrait a I'entretien de son jardin
personnel. Le travail reprenait a quatorze heures
et pouvait se poursuivre jusqu'a onze heures du
soir (James, 1983: 8). Ce travail sans répit
s'accompagnait de sévices corporels. Justin
Girod de Chantrans (1980: 137) a dépeint ce
tableau triste lors de sa visite a Saint-Domingue :
« lls étaient au nombre de cent hommes ou
femmes de différents ages, tous préoccupés a
creuser des fosses dans une piéce de cannes, et
la plupart nus ou couverts de haillons. Le soleil
dardait a plomb sur leurs tétes : la sueur coulait
de toutes les parties de leurs corps ; leurs
membres appesantis par la chaleur, fatigués du
poids de leur pioche et par la résistance d'une
terre grasse (...). L'ceil impitoyable du gérant
observait I'atelier et plusieurs commandeurs
armés de longs fouets, dispersés parmi les
travailleurs, frappaient rudement de temps a
autre, ceux mémes qui, par lassitude, semblaient
forcer de se ralentir, négres ou négresses, jeunes
ou vieux tous indistinctement ».
Ce tableau laisse transparaitre non seulement le
caractére rigide du régime colonial, mais surtout
I'insensibilité des colons qui ne voyaient aucune
différence entre I'Africain et I'animal. D’abord le
récit ci-dessus indique le mauvais traitement
vestimentaire des esclaves qui travaillaient sous
le soleil en étant nus ou couverts de aillons. Un
tel traitement releve plus du mépris et du déni
d’humanité du Noir plutét qu’une stratégie de
maintien d'ordre ou d'une quelconque
technique de stimulation des esclaves a produire
plus. Aucune regle dans le systeme esclavagiste
n’indiqgue qu’un esclave bien vétu est moins
rentable qu’un autre mal vétu. En plus, les
propriétaires faisaient travailler les esclaves cote
a cOte avec des anes ou des chevaux, en les
battant du méme baton (James, 1983: 10).
En dehors des rudes travaux qui
s'accompagnaient de violence, se trouvaient la
sous-alimentation, le mauvais état du logement.
Cette attitude des colons se justifie par un cliché
ancien qui stipulait que le Noir est un étre affamé




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

qui menait une vie sauvage et misérable en
Afrique. Ainsi, I'esclavage et son régime coercitif
apparaissaient a leurs yeux comme une ceuvre
humanitaire pour les esclaves. Ce sentiment se
percoit dans I'Encyclopédie citée par Breteau &
Lancelin (1998 : 63) : Ces hommes noirs, nés
vigoureux et accoutumés a une nourriture
grossiére, trouvent en Amérique les douceurs
qui leur rendent la vie animale bien meilleure
que dans leur pays. Ce changement en bien les
met en mesure de résister au travail, et de se
multiplier abondamment.

Comme susmentionné, l'image sombre de
I'hnomme noir projetée dans les récits de voyage
aux siecles antérieurs a fortement impacté
I'attitude des colons vis-a-vis de leurs esclaves.
L'Africain avait pour référent dans les
comparaisons des étres vivants, I'animal.
Les Blancs traitaient donc leurs esclaves en ayant
a l'esprit limage de I'animal sauvage.
Les sanctions qui leur sont réservées reflétent
également cette image faunesque.

3.2. Des sanctions violentes a caractere raciste
appliquées aux esclaves fautifs

es sanctions réservées aux esclaves sont la

flagellation, les mutilations et les mises a

mort.
Concernant la flagellation, pour mieux percevoir
le caractére raciste de ce type de sanction, il est
important de relever les circonstances dans
lesquelles ces supplices intervenaient. En 1685,
le Code Noir autorisa l'usage du fouet, dont le
nombre de coups devait aléatoirement varier en
fonction de la gravité de la faute commise par
I'esclave. Cependant, les choses ne se faisaient
pas toujours comme prévu dans le Code noir, a
savoir l'usage de la canne ordinaire ou la corde
tressée. |l était quelquefois remplacé par le nerf
de beeuf ou par des lianes (James 1983 : 10).
L'usage du fouet comme supplice était fréquent
dans les Antilles. Voila ce que pense Schoelcher
(1948 : 49-50), un abolitionniste francais en visite
dans les colonies, sur la place qu'occupe le fouet
dans le régime colonial : « Le fouet est une partie
intégrante du régime colonial, le fouet en est
I'agent principal, le fouet en est I'dme, le fouet
est la cloche des habitations, il annonce le
moment du réveil, et celui de la retraite ; il
marque I'heure de la tache ; le fouet encore
marque I'heure du repos, et c'est au son du fouet

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

qui punit les coupables qu'on rassemble soir et
matin le peuple d'une habitation pour la priere
qui, le jour de la mort, est le seul ou le Négre
go(te I'oubli de la vie sans le réveil du fouet. Le
fouet est I'expression du travail ».

D'autres révélations de la méme période
confirment cette barbarie qui régnait dans les
colonies. Les propos du colon troublé apres la
fuite de son esclave mettent également a nu ces
tortures exercées sur les Noirs esclaves. En effet,
déclarant en pleine rue la fuite de son esclave et
sollicitant l'aide de ses compatriotes a le
retrouver, un propriétaire s'écrie : « Mon Négre
s'est enfui sans provocation ; car on sait que je
suis bon maitre et humain (...). On reconnaitra
cet esclave aux incisions de coups de fouet qu'il
a sur le dos » (Morenas 1978 : 60). Les incisions
sur le dos présentées comme l'identifiant de cet
esclave montrent clairement que les esclaves
dans leur ensemble étaient soumis a un régime
de violence sans limite.

En dehors de la flagellation, nous avons les
mutilations qui faisaient partie intégrante des
sanctions réservées aux esclaves fautifs. Elles
sont autorisées par le Code noir de 1685. Par
exemple, l'article 38 de ce code prévoit que
I'esclave qui aura été en fuite pendant un mois
aura les oreilles coupées et sera marqué d'une
fleur de lys sur une épaule ; et s'il récidive
pendant un mois, il aura le jarret coupé et sera
marqué d'une fleur de lys.

Pourtant, les engagés blancs des iles francaises
gui commettaient ces mémes "fautes" n'étaient
nullement soumis a de telles sanctions atroces.
En général, les sanctions réservées aux engagés
étaient des chatiments corporels (flagellation)
pour les fautes moins graves, et
I'emprisonnement et le prolongement de
contrat pour les fautes jugées graves.
Cependant, la métropole n'hésita pas a
permettre les mutilations et mises a mort des
esclaves africains. Par ailleurs, d'autres
dispositions contre le marronnage des Noirs
esclaves furent prises en 1724. L'article 35 du
Code noir de 1724, qui obligeait les maitres a
rattraper leurs esclaves fugitifs, a porté la
violence a I'extréme dans les fles. En effet, des
colons estimant que la poursuite des esclaves
marrons par les hommes était accablante,
s'armaient de « chiens de chasse a Négre » et se
livraient a des parties de chasse qui s'achevaient
souvent par I'exécution du fugitif (Morenas 1978

252




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

: 62). En plus du fouet et des mutilations, se
trouve la mise a mort de I'esclave fautif. Elle est
en principe utilisée pour des fautes jugées
graves, comme porter main sur un membre de la
famille du maitre ou les vols d'animaux (article
35). Par exemple, l'esclave coupable de vols
qualifiés, méme ceux de chevaux, cavales,
mulets, beeufs ou vaches, qui auront été faits par
les esclaves ou par les affranchis, seront punis de
peines afflictives, méme de mort, si le cas le
requiert. Paradoxalement, l'article 36 de 1724
prévoit une indemnisation du maitre dont
I'esclave est condamné a mort. Ces dispositions
poussaient les atrocités a un niveau extréme
(voir figure ci-aprés). En effet, des exactions
meurtrieres qui ne répondaient a aucune
prescription du Code noir étaient perpétrées sur
les Noirs. Par exemple, en 1789, lors de son
voyage a Saint-Domingue, Alexandre Stanislas

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

De Wimpffen (1993: 181) s'indignait du
comportement d'une Blanche qui a ordonné
gu'on jette son esclave cuisinier dans le four
encore brdlant, pour avoir manqué un plat de
patisserie. Comment peut-on interpréter une
telle violence qui ne répondait a aucune
prescription du Code noir ? Quel lien peut-on
établir entre |'attitude de cette maitresse et ces
prétendues mesures de dissuasion contre
d'éventuelles révoltes d'esclaves, comme le
soutiennent certains auteurs ? Nous disons tout
simplement que les colons ne reconnaissaient
point le Noir esclave comme leur semblable.
Au total, retenons que les prescriptions du Code
noir de 1685, les conditions de vie des esclaves
des champs et les exactions perpétrées sur les
Noirs dans les Antilles sont liées a la vision
faunesque que les Blancs avaient du Noir.

Fig. 1 : Esclave fautif suspendu et battu a mort

Source : STEDMAN (J.G.), Capitaine au Surinam.
Une campagne de cing ans contre les esclaves révoltés, Paris, Sylvie Messinger, 1989, p. 21.

253




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

CONCLUSION

u terme de cette étude, retenons que les
Arapports entre maitres blancs et Noirs

esclaves aux Antilles francaises pendant
I'esclavage colonial étaient caractérisés par le
mépris et la persécution des Africains déportés
dans les Antilles. Ces exactions avaient pour
fondement principal les préjugés raciaux, les
maitres blancs considérant leur race comme
supérieure a celle des Noirs. Ces oppressions et
marginalisations des Noirs sur fond de préjugés
raciaux sont le résultat de deux faits majeurs : les
préjugés anciens présentant les Africains comme
un peuple sauvage et barbare, et Ia
promulgation du Code noir de Colbert qui a
donné un caractére rigide et chosifiant au régime
esclavagiste francais en déclarant les esclaves
africains « des biens meubles ». Ainsi, le déni
d'humanité du Noir esclave a précipité la
dégradation de ses conditions de vie et de travail
sur la base des préjugés raciaux. C'est justement
ce traitement raciste des Noirs et de leurs
descendants sang-mélés qui a favorisé la révolte
de 1791, avec Toussaint Louverture comme
figure de proue.

SOURCES ET BIBLIOGRAPHIE
SOURCE IMPRIMEES

BRETEAU Jean, LANCELIN Michel, 1998. Des chaines
a la liberté : Anthologie des textes sur les traites
négriéres et l'esclavage (1615 a1848), Editions
Apogée, Paris, 190 p.

CHANTRANS Justin Girod, 1980. Voyage d’un Suisse
dans différentes Colonies de I'Amérique, Librairie
Jules Tallandiers, Paris, 278 p.

MORENAS Joseph Elzéar, 1978. Précis historique de
la traite des Noirs et de I'esclavage colonial, chez
I’Auteur, chez Firmin Diderot, Paris, 423 p.

MOREAU DE SAINT-MERY Médélic Eli, 1984.
Description  topographique,  physique, civile,
politique et historique de la partie frangaise de I'isle,
Nouvelle édition entierement revue et complétée
sur manuscrit par Blanche Maurel et Etienne
Taillemité, Société d’Outre-mer, Paris, 531 p.

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

SCHOELCHER  Victor, 1948. Esclavage et
Colonisation, Presses Universitaires de France,
Paris, 218 p.

STEDMAN Jean Gabriel, 1989. Capitaine au
Surinam. Une campagne de cinqg ans contre les
esclaves révoltés, Sylvie Messinger, Paris, 343 p.

VOLTAIRE Frangois Marie Arouet, 1961. Traité de
métaphysique, (Mélange), Editions Gallimard,
Bibliotheque de la Pléiade. Paris, 1553 p.

WIMPFFEN Alexandre Stanislas, 1993. Haiti au
XVllle siécle : richesse et esclavage dans une colonie
francaise,

Edition présentée et annotée par Pierre Pluchon,
Editions Karthala, Paris, 317 p.

BIBLIOGRAPHIE

BAZEMO Maurice, 2021. « L'apport de I'esclavage
dans la construction de I'ethnie Gurunsi au Burkina
Fasso », Cahiers du CERLESHS, 2021, p.1-17.

BURNS Alan, 1949. Le préjugé de race et de couleur
entre les Blancs et les Noirs, et en particulier le
probleme des relations entre Blancs et Noirs, Payot,
Paris, 171p.

JAMES Cyril Lionel Robert, 1983. Les jacobins noirs,
Toussaint Louverture et la révolution de Saint-
Domingue, Caribéenne, Paris, 375 p.

COHEN William, 1981. Frangais et Africains :
Les Noirs dans le regard des Blancs 1530-1880,
Gallimard, Paris, 400 p.

DANON llda, 1977. « Les regles du mariage et le
mariage comme regle » le couple interdit : entretien
sur le racisme, le dialecte de laltérité socioculturelle
et la sexualité, Paris, Mouton, Paris, p. 5-37

FREYRE Gilberto, 1974. Maitres et esclaves.
La formation de la société brésilienne, Gallimard,
Paris, 550 p.

GAUTIER Arlette, 1985. Les sceurs de solitude : la
condition féminine dans I'esclavage aux Antilles du
XVIFE au XVIIF siécle, Caribéenne, Paris, 285 p.




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279

GISLER Antoine, 1965. L’esclavage aux Antilles
francaises (XVIF au XIX® siecle) contribution au
probleme de l'esclavage, Editions Universitaires
Fribourg, Paris, 213 p.

KRA Yao Séverin, 2016. L’esclavage dans la société
ayaou de Céte d’lvoire : des origines a nos jours,
These de Doctorat unique, Université Félix
Houphouét Boigny d’Abidjan, 422 p.

AUTEUR

Yao Séverin KRA
Maitre Assistant en Histoire
Département d’Histoire

Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

MEILLASSOUX Claude, 1986. Anthropologie de
I'esclavage le ventre de fer et dargent,
Quadrige/PUF, Paris, 323 p.

VIDROVITCH Cathérine Coquery, 1965. Découverte
de I'Afrique : I'Afrique noire atlantique des origines
au XVllle siecle, René Julliaird, Paris, 255 p.

YALE Fabrice, 2007. La violence dans I'esclavage des
colonies frangaises au XVIIF siecle, mémoire de
master 1, Université Pierre Medes-France,
Grénoble, 134 p.

Université Jean Lorougnon Guédé (Daloa, Cote d’lvoire)

Courriel: yaoseverinkra@yahoo.fr

PoSTer

' Populations, Sociétés & Territoires

© Edition électronique

\b
-~
§SH < -
UJLoG |

7 3 7 ——
Sciences Sociales & Humaines UNIVERSITE
JEAN LOROUGNON GUEDE

DEPARTEMENT
DE GEOGRAPHIE
UJLoG

URL — Revue Espaces Africains : https://espacesafricains.org/

Courriel — Revue Espaces Africains : revue@espacesafricains.org

ISSN : 2957-9279

Courriel — Groupe de recherche PoSTer : poster ujlog@espacesafricians.org

URL— Groupe PoSTer : https://espacesafricains.org/poster

© Editeur

- Groupe de recherche Populations, Sociétés et Territoires (PoSTer) de I'UJLoG

- Université Jean Lorougnon Guédé (UJLoG) - Daloa (Cote d'Ivoire)




Revue Espaces Africains (REA) — ISSN : 2957 - 9279 Revue du Groupe de recherche PoSTer (UJLoG - Daloa - Cl)

© Référence électronique

Yao Séverin KRA, « Les préjugés raciaux, principales causes de la martyrisation des Noirs esclaves des iles
frangaises dAmérique (1685-1791) », Numéro Varia (Numéro 4 | 2025), ISSN : 2957- 9279, p.243-256, mis en
ligne, le 30 décembre 2025, Indexations : Road, Mirabel, Sudoc et Impact factor (SJIF) 2025 : 5. 341.

INDEXATIONS INTERNATIONALES DE LA REVUE ESPACES AFRICAINS

Scientific Journal

TOGETHER WE REACH THE GOAL

Voir impact factor : https://sjifactor.com/passport.php?id=23718

RGAD=

Voir la page de la revue dans Road : https://portal.issn.org/resource/ISSN/2957-9279

Mir@bel

LES SAVOIRS **

Voir la page de la revue dans Mirabel : https://reseau-mirabel.info/revue/15151/Espaces-Africains

m
Sudo

Voir la revue dans Sudoc : https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1//SRCH?IKT=12&TRM=268039089

256




